

# إحكامُ الفُصول في شرح

الأصول إلى اقتباس زُبَدِ الأصول» في أصول الفِقه الشافعي

شرحٌ لمنظومة الفقيه جمال الدّين محمد بن أبي بكر الأشْخَر اليَمنيّ الشافعيّ (ت ٩٩١هـ)

ويليها القَلائِد فِيها أُجِعَ عليه مِن العَقائِد

شَرْح وَتَحْقيق وَتَعْليق الشّافعيّ الحسيني الشّافعيّ الحسيني الشّيخ جميل محدّ على حليم الأشْعَريّ الشّافعيّ الحسيني دكتور محاضر في العقائد والفِرَق

شركذكارالملشانغ

## الطبعة ١٤٤٥ هـ ٢٠٢٤ ر



بيروت \_ لبنان

العنوان: المزرعة، بربور، شارع ابن خلدون، بناية الإخلاص تلفون وفاكس: ۳۱۱ ۱۳۰۶ ۱۳۰ مبدوق برید: ۵۲۸۳ ـ ۱۶ بیروت ـ لبنان



email: dar.nashr@gmail.com www.dmcpublisher.com

#### المقدّمة

## بِنْ إِللَّهُ السَّمْزِ ٱلسَّمْزِ ٱلسَّمْزِ ٱلسَّمْزِ السَّمْزِ السَّمْزِ السَّمْزِ السَّمْزِ السَّا

بسم الله خالقِ العالَم من غير اقتباس، الذي بعث سيّدَ الأولين والآخِرين هاديًا للنّاس، فأوضَحَ الكتابَ والسنة وأباح للفقهاء الاجتهادَ والقياس، رحمةً بأمةٍ لم تجتمع على مخالفة الحق بالانعِكاس، والحمد لله رب العالمين الذي أعلى مَنارَ شريعتِه بالقَبْسِ من القياسِ الخفي والجليّ، وأوضَحَ طرائقها بالاجتهادِ في الاعتمادِ على السبب القويّ، وشرَعَ للقاصر عن مرتبتها استفتاءَ من هو بها قائم مَليّ، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له توحيدًا أنا له في صميم القلب واجد، وأنزّهه عن كل ما لا يليق به وأقدّسه عن وَضَرِ التشبيه (١) والتعطيل ما تُكِنّه قلوبٌ منَ العقائد، وأستودِعُه ذلك ليوم لا يجزي فيه ولدُّ ولا والد، وأشهد أنّ محمدا عبده ورسوله الذي قدرُه على جميع الخلائق صاعِد، اللهم صل وسلم على النبيّ الذي جَمَعَ جوامعَ الكلِم حتى أدهشَ العرب، فكان أفصح من نطق بالضاد وخطب، ورضي الله عن أصحابه الذين قاموا بجَلالة نبيه في جميع المعاهِد، وشيّدوا أركان دِينه وذبُّوا عنها كلَّ زائد، ووقفوا عند حُدودها تحصيلا للمصالح ودَراً للمفاسد، وعن علماء المسلمين الذين خلَفوا الصحابة والتابعين في تمهيدِ القواعد، واستخراج الفرائد، وضبطِ الأصول الشوارد، وكان مِن أعظمهم مِنّةً على من بعده من طلاب الفوائد، الإمامُ الشافعي رضي الله عنه فإنّ له أجملَ العوائد، لبناء كلامه على أصولٍ هو أولُ مَن صنفها فكم في رِسالته منَ القلائد، فقد أظهر دفائنَ هذا العِلم وكنوزَه، وأوضح إشاراتِه ورموزَه، وجاء مَن بَعده فبيّنوا وأوضحوا، وبسطوا

<sup>(</sup>١) وضِرَ وضَرًا فهو وضِرً مثل وسِخَ وسَخًا فهو وسِخٌ وزئًا ومعنَّى. الفيومي. المصباح المنير (١) وضِرَ (٢/ ٢٦٢).

وشرحوا، حتى كثرت فيه الآراء والاختلافات فقام الشيخ محمد بن أبي بكر الأشخر الزَّبِيديّ رحمه الله (ت ٩٩١هـ) بنظم أهم مسائله باختصار بحيث يكون ذريعة للطُّلاب للوصول به إلى اقتباس زبد الأصول ويكون وسيلة للطالب يرتقي به من المختصرات كورقات إمام الحرمين وشروحها إلى ما هو أوسع منه كلُمَع أبي إسحاق وجَمْع ابن السُّبكي، وقد شرح هذه المنظومة مؤلِّفُها رحمه الله في شرح كبير فزاد عليها مسائل يزيد عدَدُها على مسائل المتن فألحقها بالمطوَّلات فلذا رأيت في شرحها شرحًا مختصرا بحيث يبقى هذا المتن واسطة بين الكتب صغيرها وكبيرها نفعًا عمِيمًا، وسمَّيته "إحكامُ الفُصول في شَرح ذريعة الوُصول إلى اقتباس زُبَد الأصول».

وكنتُ قد أخذتُ في عِلم أصُول الفِقه على مذهب السادة الشافعيّة على بعض فقهاء ومشايخ أهل السُّنة والجماعة كُتبًا عِدّةً مثَّلَ بعضُها نواةً لعمَلِي؛ مِنها: الغيث الهامع للعراقيّ والشرح الجديد للدبان كلاهُما على جمع الجوامع، وشرح نظم ابن مُطَير، وبعضُ شُروح ذَريعةِ الوصول الّذي نحنُ بصدَد شَرحِها، وتسهيل الحُصول على قواعد الأصول لمحمد أمين سويد الدمشقيّ، وغيرُها كثير ...

واللهَ أسألُ أَنْ يَتقبَّلَ عملنا بِفَضلِه، ويَنفَع به كما نَفَع بأَصلِه، إنّه ذُو فَضلِ عَظِيم، وحَسْبُنا اللهُ ونِعمَ الوَكِيل.

# التوطئة الميزان في بيان عقيدة أهل الإيمان

الحمدُ للله ربِّ العالمين، وصلى الله وسلَّم وشرَّف وكرَّم على سيِّدنا محمَّد، الحبيبِ المحبوب، العظيمِ الجاهِ، العالى القَدرِ طه الأمينِ، وإمامِ المرسلينَ وقائدِ الغُرِّ المحجَّلِينَ، وعلى ذُرِيَّته وأهلِ بَيتِه المَيامِين المكرَّمين، وعلى زوجاتِه أمَّهات المؤمنِين المارّاتِ التَّقِيَّات النَّقِيَّات الطاهراتِ الصَّفِيَّات، وصحابَتِه الطيِّبِين الطَّاهرِين، ومَن تَبِعَهُم بإحسانٍ إلى يَوم الدِّين.

أما بعد، فهذه عقيدة كلّ الأمّة الإسلامية سلَفًا وخلفًا، وهي المرجع الذي تُعْرض عليه عقائدُ الناس، فمن خالفها أو كذبها لا يكونُ من المسلمينَ، وهي ميزان الحقّ الذي يَكْشِفُ زيْفَ الباطلِ وزيعَهُ، فكان لا بُدَّ من هذا البيان المهمِّ لخصوصِ الغَرض وعموم النَّفْع؛ وعليه:

اعلم أرشدَنا الله وإياكَ أنه يجبُ على كلّ مكلفٍ أن يعلمَ أنَّ الله عزَّ وجلَّ واحدً في ملكِه، خلق العالم بأسرِه العلويَّ والسفليَّ والعرشَ والكرسيَّ، والسمواتِ والأرضَ وما فيهمَا وما بينهُمَا. جميعُ الخلائِقِ مقهورونَ بقدرتِه، لا تتحرَكُ ذرةً إلا بإذنه، ليس معهُ مُدَبِّرُ في الخلقِ ولا شريكُ في الملكِ، حي قيومُ لا تأخذُه سِنةٌ ولا نومُ، عالمُ الغيبِ والشهادة لا يخفى عليه شيء في الأرضِ ولا في السماء، يعلمُ ما في البرّ والبحرِ، وما تسقطُ من ورقةٍ إلا يعلمُها، ولا حبةٍ في ظلماتِ الأرضِ ولا رطبٍ ولا يابسٍ إلا في كتابٍ مبينٍ.

أحاطَ بكلِ شيء علمًا وأحصَى كلّ شيءٍ عددًا، فعالٌ لما يريدُ، قادرٌ على ما يشاءُ، له الملكُ وله الغِنى، وله العِزُ والبقاءُ، وله الحكمُ والقضاءُ، وله الأسماءُ الحسنى، لا دافعَ لما قضَى، ولا مانعَ لما أعطَى، يَفْعَلُ في ملكِهِ ما يريدُ، ويَحْكُمُ في خَلْقِهِ بما يشاءُ، لا يرجُو ثوابًا ولا يخافُ عقابًا، ليس عليهِ حقَّ يلزَمهُ ولا عليهِ حُكْمٌ، وكلَّ نِعْمةٍ منهُ

فَضْلُ وكل نِقْمةٍ منه عَدْلُ، لا يُسألُ عمّا يَفْعَلُ وهم يُسْألُونَ. مَوجودٌ قبلَ الخَلْقِ، ليسَ لهُ قبلٌ ولا بعد، ولا فوقُ ولا تحتُ، ولا يمينُ ولا شمالُ، ولا أمامُ ولا خلف، ولا كلُّ ولا بعض، ولا يقالُ متى كانَ ولا أينَ كانَ ولا كيفَ، كانَ ولا مكانَ، كوَّنَ الأكوانَ، كلُّ ولا بعض، ولا يتقيَّدُ بالزمانِ، ولا يتخصَّصُ بالمكانِ، ولا يشغَلُهُ شأنُ عن شأنٍ، ولا يلحقُهُ وهم ولا يكتنفه عقل، ولا يتخصَّصُ بالذهنِ، ولا يتمثَّلُ في النفس، ولا يتصورُ في الوهم، ولا يتكيفُ في العقل، لا تَلْحَقُهُ الأوهامُ والأفكارُ، ﴿ لَيسَ كَمِثْلِهِ عَلَى النَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

تنزّه ربيّ عن الجلوسِ والقعودِ والاستقرارِ والمحاذاةِ، الرّهانُ على العرشِ استوى استوى استواءً منزهًا عن المماسةِ والاعوجاجِ، خلقَ العرشَ إظهارًا لقدرتِهِ ولم يتّخِذه مكانًا لذاتِهِ، ومن اعتقدَ أنّ الله جالسٌ على العرشِ فهو كافرٌ، الرّهانُ على العرشِ استوى كما أخبرَ لا كما يخطرُ للبشرِ، فهو قاهرُ للعرشِ مُتَصرِّفٌ فيه كيف يشاءُ، تنزّه وتقدّسَ ربي عن الحركةِ والسكونِ، وعن الاتصالِ والانفصالِ والقُربِ والبُعدِ بالحِسِ والمسافةِ، وعن التّحوُّلِ والزّوالِ والانتقالِ، جلَّ ربيّ لا تُحيطُ به الأوهامُ ولا الظُنونُ ولا الأفهامُ، لا فِكرةَ في الرّبّ، خلق الخلق بقُدرته، وأحكمَهم بعِلْمه، وخَصّهم بمشيئته، ودَبَّرَهم بحِكمَته، لم يكن له في خَلْقِهم مُعِين، ولا في تَدبيرهم مُشِير ولا ظَهِير.

لا يلزمه (إم)، ولا يُجاوِرُه (أين)، ولا يُلاصِقُه (حَيث)، ولا يَحُلُه (ما)، ولا يَعُدُّه (كَم)، ولا يَخَلُه (ما)، ولا يَعُدُّه (كَم)، ولا يَحَصُره (متَى)، ولا يُجِيطُ به (كَيف)، ولا يَنالُه (أيُّ)، ولا يُظِلُّه (فَوق) ولا يُقلُّه (تَحَت)، ولا يُقابِلُه (حَدّ)، ولا يُزاحِمُه (عِند)، ولا يأخُذه (خَلْف)، ولا يَحُدُّه (أمام)، ولم يَتقدَّمُه (قَبْل)، ولم يَفُتْه (بَعد)، ولم يَجْمَعْه (كُلّ)، ولم يُوجِدْه (كان)، ولم يَفْقِدْه (لَيس).

لا إله إلا هو، تقدَّسَ عن كلِّ صفاتِ المخلوقينَ وسِمَاتِ المحدَثينَ، لا يَمَسُّ ولا يُمَسُّ ولا يُحَسُّ ولا يَحَسُّ ولا يَحَسُّ ولا يَحَسِّم ولا يَتَصِفُ بصفاتِ الأجسام، فالمجسِّم كافر بالإجماع وإن قال: «الله ليس جسمًا ولا يتَّصِفُ بصفاتِ الأجسام، فالمجسِّم كافر بالإجماع وإن قال: «الله

جسمٌ لا كالأجسام» وإن صام وصلى صورةً، فالله ليس شبحًا، وليس شخصًا، وليس جوهرًا، وليس عَرَضًا، لا تَحُلُّ فيه الأعراضُ، ليس مؤلَّفًا ولا مُرَكَّبًا، ليس بذي أبعاض ولا أجزاء، ليس ضوءًا وليس ظلامًا، ليس ماءً وليس غيمًا وليس هواءً وليس نارًا، وليس روحًا ولا له روحٌ، لا اجتماع له ولا افتراق.

لا تجري عليه الآفاتُ ولا تأخذُه السِّناتُ، منزّةٌ عن الطُّولِ والعَرْضِ والعُمْقِ والسَّمْكِ والتركيبِ والتأليفِ والألوانِ، لا يَحُلُّ فيه شيء، ولا يَنْحَلُّ منه شيء، ولا يَحُلُّ منه شيء، ولا يَحُلُّ هو في شيء، لأنه ليس كمثله شيء، فمَن زعَم أنّ الله في شيء أو مِن شيء أو على شيء فقد أشْرَك، إذ لو كان في شيء لكان محصورًا، ولو كان مِن شيء لكان محمولًا، وهو معكم بعِلمِه أينما كنتم لا تخفى عليه خافية، وهو أعلم بكم منكم، وليس كالهواء مخالطًا لكم.

وكلّم الله موسى تكليمًا، وكلامُه كلامٌ واحدٌ لا يتبعض ولا يتعدد ليس حرفًا ولا صوتًا ولا لغةً، ليس مُبتَدَاً ولا مُختَتَمًا، ولا يتخلله انقطاع، أزليَّ أبديً ليس ككلام المخلوقين، فهو ليس بفم ولا لسان ولا شفاه ولا مخارج حروف ولا انسلال هواء ولا اصطكاك أجرام. كلامُه صفةً من صفاتِه، وصفاتُه أزليةً أبديةً كذاتِه، وصفاته لا تتغيَّر لأنَّ التغيُّر أكبرُ علاماتِ الحدوث، وحدوثُ الصفةِ يستلزمُ حدوثَ الذاتِ، والله منزَّةً عن كل ذلك، مهما تصورت ببالك فالله لا يشبه ذلك، فصونوا عقائدَكم من التَّمَسُّكِ بظاهِرِ ما تشابَه من الكتابِ والسنَّةِ فإنَّ ذلك من أصولِ الكفر، ﴿ فَلَا تَضَرِبُوا لِلّهِ ٱلْمُثَلُ الْأَعْلَى ﴾ ﴿ هَلْ تَعَامُر لَهُ. سَمِيًا ﴾ ، ومن زعم أن إلاهنا محدودٌ فقد جَهِلَ الخالق المعبود، فالله تعالى ليس بقدر العرش ولا أوسع منه ولا أصغر، ولا تصِحُ العبادة إلا بعد معرفة المعبود، وتعالى ربّنا عن الحدود والغايات والأركان والأعضاء والأدوات، ولا تحويه الجهات الست كسائر المبتدعات، ومن وصف الله بمعنى من معاني البشر فقد خرج من الإسلام وكفر.

﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ ﴾، ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقًاكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ۖ ﴾، ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ

كُلِّ شَيْءٍ ﴾، ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ فَقَدِيرًا ﴾ ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وكلّ ما دخل في الوجود من أجسام وأجرام وأعمال وحركات وسكنات ونوايا وخواطر وحياة وموت وصحة ومرض ولذة وألم وفرَح وحزن وانزعاج وانبساط وحرارة وبرودة وليونة وخشونة وحلاوة ومرارة وإيمان وكفر وطاعة ومعصية وفوز وخسران وتوفيق وخذلان وتحركات وسكنات الإنس والجن والملائكة والبهائم وقطرات المياه والبحار والأنهار والآبار وأوراق الشجر وحبات الرمال والحصى في السهول والجبال والقفار فهو بخلق الله، بتقديره وعلمه الأزلي، فالإنس والجن والملائكة والبهائم لا يخلقون شيئًا من أعمالهم، وهم وأعمالهم خَلْق لله، والملائكة والبهائم لا يخلقون شيئًا من أعمالهم، وهم وأعمالهم خَلْق لله، والملائكة والبهائم لا يخلقون شيئًا من أعمالهم، وهم وأعمالهم خَلْق لله، والملائكة والبهائم لا يخلقون شيئًا من أعمالهم، وهم وأعمالهم خَلْق لله،

ونشهد أن سَيِّدَنا ونبيَّنا وعظيمنا وقائدَنا وقُرَّة أعينِنا وغوثنا ووسيلتنا ومعلمنا وهادينا ومرشدنا وشفيعنا محمَّدًا عبدُه ورسولُه، وصفيُّه وحبيبُه وخليلُه، مَن أرسَلَه الله رحمةً للعالمين، جاءنا بدين الإسلام ككُلِّ الأنبياء والمرسلين، هاديًا ومُبَشِّرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه قمرًا وهَّاجًا وسِراجًا مُنيرًا، فبلَّغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حقّ جهاده حتى أتاه اليقين، فعَلَّمَ وأرشدَ ونصحَ وهدى إلى طريق الحقّ والجنَّة، عَلَيْ وعلى كلِّ رسولٍ أرسَلَه، ورضي الله عن ساداتنا وأئمتنا وقدوتنا وملاذنا أبي بكر وعمر وعثمان وعلى وسائر العشرة المبشرين بالجنة الأتقياء البررة وعن أمهات المؤمنين زوجات النبي الطاهرات النقيات المبرَّآت، وعن أهل البيت الأصفياء الأجلاء وعن سائر الأولياء وعباد الله الصالحين.

ولله الحمدُ والفَضلُ والمِنَّةُ أَنْ هدانا لهذا الحقّ الّذي عليه الأشاعرة والماتريدية وكلُّ الأمّة الإسلامية، والحمدُ لله ربّ العالمين.

# نُبْذَة تعريفِيَّة بالشّيخ الدُّكتور جَمِيل حَلِيم

بقلم النّاشِر

هو السيّد الشريف رئيس جمعية المشايخ الصوفية الشيخ الدكتور عماد الدين أبو الفضل جميل بن محمد على حليم، الحسينيُّ الأشعري الشافعي الرفاعي القادريّ.

تلقّى العلوم والطرق عند علّامة العصر وقدوة المحققين الحافظ الشيخ عبد الله بن محمد الهرري الشيبي العبدري ولزمه وصحبه واستفاد منه زمانًا طويلاً وكان يعيد دروسه وإملاءاته في كثير من مجالسه العامة والخاصة بطلب منه رضي الله عنه، وقرأ وسمع وحضر في علوم شتّى على كثير من العلماء والفقهاء والمحدّثين من مشاهير البلاد كمكة والمدينة وجدة ولبنان وسوريا والعراق ومصر وأندنوسيا وتركيا والمغرب واليمن والحبشة وغيرها، وأجازه كثيرً من العلماء والمحدّثين والمشايخ في مختلف البلاد إجازةً عامةً مطلقةً وخاصّة بكل ما تجوز لهم روايته وفي الطرق والإرشاد والتسليك وإقامة الختم والحضرة وتلقين الأوراد.

وقد حاز الشيخ جميل على شهادتي دكتوراه، الأولى من الجامعة العالمية في لبنان تحت عنوان «السُّقوط الكبير المُدَوِّي للمُجَسِّم ابن تَيمِيةَ الحَرَّانِي» بتقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى، والأخرى من جامعة مولاي إسماعيل بالمغرب تحت عنوان «التأويل في علم الكلام وضوابطه عند أهل السنة والجماعة» وذلك بتقدير مشرِّف جدًّا.

وقد أولَى الشيخ جميل اهتمامه العلم والمطالعة وتأليفِ الكتب وتحقيق مصنَّفات العلماء في مكتبته «المكتبة الأشعرية العبدرية» في بيروت وقد حَوَت ءالاف الكتب المطبوعة والمخطوطة النادرة في علوم وفنون شتى بالإضافة إلى نشاطاته الواسعة

وممارسته الخطابة في المساجد وإلقاء المحاضرات والمشاركة في المؤتمرات في لبنان والخارج والمحاضرات في بعض الجامعات ومشاركة الناس في أفراحهم وأتراحهم، واستقباله المشايخ وطلبة العلم وعموم الناس. ولم ينكفئ عن خدمة الناس ومخالطتهم لنشر الدين والدعوة والعلم. وقد بلغت مؤلفاته ومصنَّفاته وتحقيقاته لبعض الكتب فوق المائتي كتاب إلى الآن.

وقد قرأ وسمع على العلماء والمشايخ وحصَّل تلقّيًا أكثر من ثلاثمائة كتاب في كل الفنون والعلوم ولله الفضل والحمد والمِنة ولا زال إلى اليوم بعونِ من الله وتوفيق وتسديد قائمًا على الخطابة في المساجد والتدريس وإلقاء محاضرات في المساجد والجامعات والمعاهد وفي مناسبات الناس العامة كالجنائز والتعازي والأعراس جوَّالا على المحافظات والبلاد بذلك، كما وأنه شارك وحضر في كثير من المؤتمرات والمهرجانات والاحتفالات في كثير من الدول والبلاد بطلب ودعوة من أهلها، وله العديد من المقابلات واللقاءات في عدد من وسائل الإعلام كالتلفزيون والإذاعة والمجلّات والصحف، وهو دكتور أستاذ محاضر في الجامعة العالمية في لبنان، كما وأنه يعقد مجالس الإقراء والإسماع في الأحاديث المسلسلة وكتب الحديث الشريف كالكتب السبعة وغيرها من أمَّهات الكتب من العقائد والأحكام والفقه والتَّصوف وهو أوَّل من أقْرَأ صحيحي البخاري ومسلم في لبنان من تلاميذ الحافظ الهرري، وقد أَقْرَأُ إلى الآن العشرات من الكتب والمؤلَّفات الَّتي حضر فيها الجمّ الغفير من المشايخ والدُّعاة والأساتذة والدَّكاترة ومعلَّمي ومعلمات المعاهد والمدارس وخطباء المساجد وطلاب الكليَّات والمعاهد الشرعيَّة، وبعض هذه المجالس تبث مباشرة على مواقع التواصل وصفحات الفايسبوك وبعض هذه المجالس والمحاضرات شاهدها قريب التواصل من ثلاثة ملايين مشاهد.

كما وقد راسله وهاتفه وكاتبه وشافهه عدد كبير من المشايخ والدكاترة والدّعاة والأساتذة والفقهاء والمحدثين لطلب وأخذ الإجازة منه، وإجازاته من كل بقاع الدنيا قاربت الألف إجازة بعضها مذكور ومفصَّلٌ في ثبته الموسوم بـ «جمع اليواقيت الغوالي

من أسانيد الشيخ جميل حليم العوالي»، وقد طبع مرات ومعظم إجازاته وأكثرها التي جاءت بالمئات في ثبته الكبير المسمَّى بـ«المجد والمعالي من أسانيد الشيخ جميل حليم الغوالي».

هذا وقد خصَّه بعض العلماء وأحفاد رسول الله عَلَّه من الأُسَر الشريفة المشهورة وأصحاب الطرق من بلادٍ عدة بآثارٍ من آثار رسول الله محمَّد على فحفظها في «الخزينة الحليمية». وفي كل عام يتبرك عشرات الآلاف من المسلمين في مختلف البلاد ببعض هذه الآثار الزكيّة المباركة العطرة، وقد حصل بذلك خيرً عظيم جسيمً كبير من دخول بعض النَّاس في الإسلام وظهرت حالات شفائيّة سريعة وظاهرة جدًا حتى جُمع بعضُها في كتابٍ طبع مرات وهو «أسرار الآثار النبويَّة أدلّة شرعيّة وحالات شفائيّة» وسلم الفضل والثناء والمنة والشكر الجزيل على ما أسدى من الفضل العميم وصلى الله وسلم على سيدنا محمَّد وعلى كل النبيّين والمرسَلين وءال كلٍّ وصَحب كلٍّ وسائر عباد الله الصالحين (۱).

بيروت، الخميس ٢٩ المحرَّم ١٤٤٢هـ الموافِق ١٧ أيلول ٢٠٢٠ر

info@sheikhjamilhalim.com: sheikhjamilhalim@gmail.com

<sup>(</sup>١) للتواصل مع المؤلف راجع ما يلي: ٩٦١٣٠٠٦٠٧٨ / ٩٦١٣٦٧٣٩٤٦

## نَسَبُ الشّيخ الدُّكتور جَمِيل حَلِيم إِلَى رَسُولِ الله ﷺ

هو السيد الشريف الحسيب النسيب الشيخ الدكتور عماد الدين أبو محمد جميل ابن محمد الأشعري الشافعي الحسيني الرفاعي القادري، خادم الآثار النبوية الشريفة رئيس جمعية المشايخ الصوفية وهو ابن السيد محمد بن السيد عبد الحليم بن السيد قاسم بن السيد أحمد بن السيد قاسم بن السيد عبد الكريم بن السيد عبد القادر بن السيد على ابن السيد محمد بن السيد ياسين بن السيد إسمعيل بن السيد حسين بن السيد محمد ابن السيد إبراهيم ابن السيد عمر بن السيد حسن بن السيد حسين بن السيد بلال ابن السيد هارون بن السيد على بن السيد على أبى شجاع بن السيد عيسى ابن السيد محمد بن أبى طالب بن السيد محمد بن السيد جعفر بن السيد الحسن أبى محمد بن السيد عيسى الرومي بن السيد محمد الأزرق بن السيد أبي الحسن الأكبر عيسى النقيب بن السيد محمد بن السيد على العريضي بن الإمام جعفر الصادق بن الإمام محمد الباقر بن الإمام السجاد على زين العابدين بن الإمام السبط السعيد الشهيد الحسين ابن السيدة الجليلة الزكية الطاهرة فاطمة البتول زوجة أمير المؤمنين أسد الله الغالب على بن أبى طالب عليه السلام وابنة رسول رب العالمين خاتم النبيين والمرسلين محمد صلوات الله وسلامه عليه إلى يوم الدين (١).

<sup>(</sup>۱) وهذا نسبٌ شريفٌ صحيحٌ بلا مِرْيَةٍ مضبوط في كتاب جامع الدّرر البهيّة بأنساب القرشيّين في البلاد الشّاميّة، جمع الدكتور الشّريف كمال الحوت الحسيني، شركة دار المشاريع الطبعة الثانية (ص٣٣٢، ٣٣٣) تاريخ ٢٠٠٦ ـ ٤٧٠ هـ، وفي كتاب غاية الاختصار في أنساب السادة الأطهار، ويليه المستدرك الطبعة الثالثة (ص١) ١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٠م، وفي كتاب الحقائق الجليّة في نسب السّادة العريضية (ص٤٣٣، ٤٣٤) كلاهما للدكتور الوليد العريضي الحسيني البغدادي.

# أسانيد الشّارح

## في منظُومة «ذَرِيعة الوُصول إلى اقتِباسِ زُبَد الأُصول» للأشخَر اليمَنِيّ (ت 991هـ)

يقول العبدُ الفقيرُ إلى عَفوِ مولاه جميل حليم: أروِي منظُومة «ذَرِيعة الوُصول» تلقيًا، قراءةً لبعضِها وسماعًا لباقِيها، عن السيّد المسنِد محمد بن أبي بكر الحِبْشي المكي عن الحَبِيب عبد القادر بن أحمد السقّاف عن أبيه عن الإمام الحَبِيب عيدَرُوس بن عمر الحَبشيّ عن مفتي زَبِيد السيّد عبد الرحمن ابن سلَيمان بن يحيَى الأهدل الشافعيّ عن أبيه السيّد سليمان بن يحيَى بن عمر الأهدل الشافعيّ عن الفقيه السيّد المُساوِي بن ابراهيم الحُشَيبِري الشافعيّ عن الفقيه جمال الدّين عن الفقيه يحيى بن أحمد الحُشَيبِري الشافعي عن ناظِمها الفقيه جمال الدّين محمد بن أبي بكر بن عبد الله بن أحمد الأَشْخَر الزَّبِيديّ الشافعيّ (ت

وأرويها سماعًا أيضًا عن العلّامة القاضي المعمَّر السيّد إبراهيم بن محمد حسن بن عبد الباري الملقَّب بهند الأهدل وهو عن والده عن السيّد محمد ابن عبد الرحمن بن الحسن الأهدل عن جدّه عن مفتي زَبِيد السيّد عبد الرحمن بن سليمان الأهدل بسنَدِه المتقدِّم.

وأرويها إجازةً عن شيخِنا العلّامة الحافظ الفقيه الإمام أبي عبد الرحمن عبد الله عنه عبد الله ابن محمد الهرريّ الشّيبيّ العبدريّ المعروف بالحبَشِي رضي الله عنه وهو عن العلّامة المسنِد الشيخ حسن بن محمّد بن عباس المَشّاط المكّي عن السيّد عيدَرُوس بن سالِم البار المكّي عن السيّد عبد الرَّحمن الأهدَل الزَّبِيديّ بسنَدِه المتقدِّم.

وأرويه إجازةً أيضًا عن المسنِد المؤرّخ البَحّاثة المعمَّر السيّد أبي كاظِم جعفر بن محمّد السقّاف السَّيئُونيّ عن الفقيه المسنِد المؤرّخ السيّد عبد الرّحمن بن عُبَيد الله السقّاف عن الفقيه الشيخ المسنِد عيدَرُوس بن عمرَ الحَبشيّ عن السيّد عبد الرَّحمن الأهدَل الزَّبِيديّ بسنَدِه المتقدّم.

وقد اقتصَرنا على ذِكر بعض الأسانِيد بما فيه كِفايةٌ، ومَن أراد الاطّلاع على المَزيد فليَرجِع إلى ما هو مُثبَتُ في ثَبْتَيَّ: الكَبيرِ «المَجْدِ والمَعالِي في أسانِيدِ جَمِيل حَلِيم العَوالِي»، والصّغِيرِ «جَمْع اليَواقِيتِ الغَوالِي مِن أسانِيدِ جَمِيل حَلِيم العَوالِي»، وللهِ الفَضلُ والمِنّةُ.



#### تمهيد

المبحث الأول: مبادئ أصول الفقه

إن مبادئ العلم هي كلّ ما لا يكون مقصودًا فيه بالذات ولكن يتوقف عليه المقصود كما عرفها ابن السبكي(١). وقد نظمها الشيخ محمد الصبّان فقال(٢): [مشطور الرجز]

الصحَدُّ والصمَوضُوعُ ثُمَّ الثَّمَرةُ والاسمُ الاستِمْدادُ حُكْمُ الشَّارِعْ ومَن دَرَى الصَجَمِيعَ حازَ الشَّرَفا إنَّ مَبادِي كُلِّ فَنِ عَـشَرَةُ وَفَضْلُـهُ ونِسْبَةً والواضِعْ مَسائِلُ والبَعْضُ بالبَعْضِ اكتَفى

#### أولها: الحدّ

قال الإسنوي (٣): «اعلم أنه لا يمكن الخوض في علم من العلوم إلا بعد تصوّر ذلك العلم، والتصوّر مستفاد من التعريفات».

وإنما كان الحدّ أول المبادئ لأن كلَّ طالب كثرةٍ يضبطها جهةً واحدة فمِن حقّ ه عرفانها بتلك الجهة؛ إذ لولم يطلبها قبل ضبطه لم يأمن فوات ما يرجيه وضياع الوقت فيما لا يعنيه (٤)، وتلك الجهة التي تجمع شتات المتفرق هي الحدّ.

<sup>(</sup>۱) ابن السبكي. رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (۱/  $^{7}$ ).

<sup>(</sup>٢) الصبان. حاشية الصبان على شرح السلم (ص/ ٣٥).

<sup>(7)</sup> الإسنوي. نهاية السول (0) ((7)).

<sup>(</sup>٤) ابن السبكي. رفع الحاجب (١/ ٢٣٩-٢٤).

الحدّ لغةً: هو المنع، ومنه قيل للسجّان حدّاد؛ لأنه يمنع من الخروج (۱). واصطلاحًا: «ما يمّيز الشيء عن غيره» ولا يميز كذلك إلا ما لا يخرج عنه شيء من أفراد المحدود ولا يدخل فيه شيء من غيرها، ولهذا يقال أيضا الحد هو «الجامع المانع» أي الجامع لأفراد المحدود المانع من دخول غيرها فيه، ويقال أيضا «المطرد المنعكس» أي الذي كلما وجد وجد المحدود وكلما وجد المحدود وجد هو (۱).

وسيأتي الكلام عن حد هذا العلم أول شرح المتن.

#### ثانيها: الموضوع

قال الآمدي(٣): «موضوع كل علم هو الشيء الذي يبحث في ذلك العلم عن أحواله العارضة لذاته».

موضوع أصول الفقه (٤): الأدلة الموصلة إلى الفقه من الكتاب والسنة والإجماع والقياس ونحوها؛ لأنه يبحث فيه عن العوارض اللاحقة لها من كونها عامّة (٥)، أو خاصّة، أو مطلقة (٢)، أو مقيّدة، أو مجمَلة (٧)، أو مبيّنة (٨)، أو ظاهرة (٩)،

<sup>(</sup>١) الجوهري. الصحاح (٢/ ٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) الأنصاري. غاية الوصول (ص/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) الآمدي. الإحكام (١/٧).

<sup>(</sup>٤) ابن النجار. مختصر التحرير شرح الكوكب المنير (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٥) العام: لفظ يستغرق الصالح له أي يتناوله دفعة واحدة بلا حصر. الأنصاري. غاية الوصول (0) (0/(0)).

<sup>(</sup>٦) المطلق: لفظ دل على الماهية بلا قيد. الأنصاري. غاية الوصول (ص/ ٨٥).

<sup>(</sup>٧)المجمل: ما لم تتضح دلالته من قول أو فعل. الأنصاري. غاية الوصول (ص/ ٨٨).

<sup>(</sup>٨) المبين: المتضح الدلالة. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٩) الظاهر: اللفظ المحتمل لمعنيين أحدهما أرجح من الآخر. الأنصاري. غاية الوصول (٩) (ص/ ٣٢).

أو نصّا(۱)، أو منطوقة (۲)، أو مفهومة (۳)، وكون اللفظ أمرًا(٤)، أو نهيًا (٥) ونحو ذلك من اختلاف مراتبها وكيفية الاستدلال بها. وبعبارة أخصر منها (٢): أحوال الأدلة الموصلة إلى الأحكام الشرعية المبحوث عنها فيه، وأقسامها، واختلاف مراتبها، وكيفية استثمار الأحكام الشرعية عنها على وجه كلّي.

#### ثالثها: الثمرة

لقد بيّن العلماء غاية هذا الفن وثمرته فقال الآمدي(٧): «غاية علم الأصول الوصول إلى معرفة الأحكام الشرعية التي هي مَناط السعادة الدنيوية والأخروية».

وقال البرماوي<sup>(۱)</sup>: «فغاية أصول الفقه التوصل إلى استنباط الأحكام الشرعية، أو معرفة كيف استنبطت حيث تعذر إمكان الاستنباط والاجتهاد؛ ليستند العلم إلى أصله، وذلك موصل إلى العمل، والعمل موصل إلى كل خير في الدنيا والآخرة».

ومن فوائد هذا الفنّ الصون عن العبث في الأدلة وهذا ما اقتصر عليه ابن السبكيّ (٩).

<sup>(</sup>١) النص: اللفظ الذي يفيد معنى لا يحتمل غيره. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المنطوق: المعنى الذي دلّ عليه اللفظ في محل النطق. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المفهوم: المعنى الذي دلّ عليه اللفظ في محل السكوت. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) الأمر اللفظي: القول الدال على طلب فعل غير كفّ مدلول عليه بغير نحو كفّ. الأنصاري. غاية الوصول (ص/ ٦٦).

<sup>(</sup>٥) النهي اللفظي: القول الدال على طلب كفّ عن فعل لا بنحو كفّ. الأنصاري. غاية الوصول (٥). (٥٠).

<sup>(</sup>٦) الآمدي. الإحكام (١/٧).

<sup>(</sup>٧) الآمدي. الإحكام (١/٧).

<sup>(</sup>٨) البرماوي. الفوائد السنية في شرح الألفية (١/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٩) ابن السبكي. رفع الحاجب (١/ ٢٤٠).

#### رابعها: الفضل

إن فضل علم أصول الفقه بين العلوم عظيم ويكفي من أراد الوقوف على معرفة فضله أن يتأمل قول الإسنوي (۱): «أصول الفقه علم عظيم قدره، وبيّن شرفه وفخره؛ إذ هو قاعدة الأحكام الشرعية، وأساس الفتاوى الفرعية، التي بها صلاح المكلفين معاشًا ومعادًا»، أو قول القرافي (۲): «أفضل ما اكتسبه الإنسان علم يسعد به في عاجل معاشه وءاجل معاده، ومن أفضل ذلك علم أصول الفقه؛ لاشتماله على المعقول والمنقول، فهو جامع أشتات الفضائل، والواسطة في تحصيل لباب الرسائل، ليس هو من العلوم التي هي رواية صرفة لا حظ لشرف النفوس فيه، ولا من المعقول الصرف الذي لم يحضّ الشرع على معانيه، بل جمع بين الشرفين، واستولى على الطرفين، يُحتاج فيه إلى الرواية والدراية، ويَجتمع فيه معاقد النظر ومسالك العبر، مَن جهله من الفقهاء فتحصيله أجاج (۳)، ومن سُلب ضوابطَه عُدم عند دعاويه الحِجاج، فهو جدير بأن ينافَس فيه، وأن يشتغل بأفضل الكتب في تلخيصاته ومبانيه».

تنبيه: إن مما تقرر واستقر بين العلماء الأعلام أن أفضل العلوم على الإطلاق هو علم التوحيد الذي به معرفة الله تعالى وذلك بمعرفة ما يجب له وما يستحيل عليه ومعرفة أنه يجوز أن يخلق كذا وأن لا يخلق كذا ونحو ذلك ومعرفة نبيه وصفاته؛ إذ به النجاة يوم القيامة، فلا ينفع الإنسانَ علمه بالفقه وأصوله أو علمه بالنحو والتصريف إذا لم يكن مؤمنا بالله ورسوله قال تعالى ﴿ مَّ مَن لُ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا بِرَبِّهِم أَ أَعْمَالُهُم كُرَمادٍ الشَّ تَدَّتُ بِهِ ٱلرِّيعُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُو ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ الله وسورة إبراهيم / ١٨]،

<sup>(</sup>١)الإسنوي. نهاية السول (١/٥).

<sup>(</sup>٢) القرافي. نفائس الأصول في شرح المحصول (١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣)أي صعب عسير تشبيها له بالماء الأجاج وهو الملح المر. الرازي. مختار الصحاح  $(-\infty, -\infty)$ 

وقال رسول الله على عندما سئل أي العمل أفضل؟: «إيمان بالله ورسوله» رواه البخاري، وشرف العلم بشرف المعلوم والمعلوم في علم التوحيد هو الله تعالى ونبيه على .

#### خامسها: النسبة

أصول الفقه هو علم وفن مستقل بذاته من العلوم الشرعية، وقد يتداخل في جزئيات معينة مع بعض العلوم، كعلوم القرءان واللغة والحديث، وهو بالنسبة إلى علم الفقه كالمصطلح للحديث مع التباين بينهما، فأصول الفقه مداره حول طرق استنباط الأحكام الفقهية، أما الفقه فمداره على الأحكام الفقهية نفسها. ويعتبر هذا العلم من العلوم الجزئية؛ لأن الأصولي لا ينظر إلا في أدلة الأحكام الشرعية خاصة كالفقه والحديث؛ فإنّ الفقيه لا ينظر إلا في أحكام أفعال المكلفين خاصة والمحدث لا ينظر إلا في طريق ثبوت الحديث خاصة، بخلاف علم الكلام فهو علم كلي فإن المتكلم ينظر في أعم الأشياء -وهو الموجود - ويقسمه إلى قديم وحادث ثم يقسم الحادث إلى جوهر وعرض وغير ذلك مما يتبعه (۱).

#### سادسها: الواضع

أول من صنف فيه كعلم مستقل فجمع مباحثه وحقق قواعده هو الإمام محمد بن إدريس الشافعي رضي الله عنه في كتابه «الرسالة».

قال الرازي(٢): «اتفق الناس على أن أول من صنف في هذا العلم هو الشافعي وهو الذي رتب أبوابه، وميّز بعض أقسامه عن بعض، وشرح مراتبه

<sup>(</sup>١) ملخص من: الغزالي. المستصفى (١/٦).

<sup>(</sup>٢) الرازي. مناقب الشافعي (ص/ ١٥٣).

على الضعف والقوة» ثم قال (١): «وكذلك الشعراء كانوا قبل الخليل بن أحمد ينظمون الأشعار وكان اعتمادهم على مجرد الطبع، فاستخرج الخليل بن أحمد علم العروض فكان ذلك قانونا كليا في معرفة مصالح الشعر ومفاسده فكذلك ههنا، الناس كانوا قبل الإمام الشافعي يتكلمون في مسائل الفقه ويعترضون ويستدلون ولكن ما كان لهم قانون كلي يُرجع إليه في معرفة الدلائل الشرعية وفي كيفية معارضاتها وترجيحاتها، فاستنبط الشافعي علم أصول الفقه ووضع للخلق قانونًا كليًّا يُرجع إليه في معرفة مراتب أدلة الشرع».

وقال الإسنوي(٢): «وكان إمامنا الشافعي رضي الله عنه هو المبتكر لهذا العلم بلا نزاع، وأول من صنف فيه بالإجماع».

وقال القاضي عياض<sup>(٣)</sup> المالكي: «للشافعي في تقرير الأصول وتمهيد القواعد وترتيب الأدلة والمآخذ وبسطِه ذلك ما لم يسبقه إليه من قبله، وكان فيه عليه عيالًا كلُّ من جاء بعده مع التفنن في علم لسان العرب والقيام بالخبر والنسب، وكلّ ميسر لما خلق له».

#### سابعها: الاسم

اسم هذا العلم «أصول الفقه» كما سماه إمام الحرمين (١٤)، والشيرازي (٥)، وغيرهما (٢)، و «أصول الأحكام» كما يؤخذ من تسمية الآمدي لكتابه (٧).

<sup>(</sup>١) الرازي. مناقب الشافعي (ص/١٥٦).

<sup>(</sup>٢) الإسنوي. التمهيد (ص/ ٤٥).

<sup>(</sup>٣) القاضى عياض. ترتيب المدارك وتقريب المسالك (١/ ٨٦).

<sup>(</sup>٤) الحطاب الرعيني. قرة العين (ص/ ٣٠).

<sup>(0)</sup> الشيرازي. اللمع (0/7).

<sup>(</sup>٦) السمعاني. قواطع الأدلة في الأصول (١/ ١٨). الغزالي. المستصفى (ص/ ٤). الرازي. المحصول (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٧) الآمدي. الإحكام (١/٤).

#### ثامنها: الاستمداد

يستمد علم أصول الفقه من ثلاثة علوم وهي علم التوحيد وعلم العربية وعلم الفروع كما ذكر ذلك الآمدي فقال(١) «وأما ما منه استمداده فعلم الكلام والعربية والأحكام الشرعية:

أما علم الكلام؛ فلتوقف العلم بكون أدلة الأحكام مفيدة لها شرعًا على معرفة الله تعالى وصفاته، وصدق رسوله فيما جاء به، وغير ذلك مما لا يعرف في غير علم الكلام.

وأما علم العربية؛ فلتوقف معرفة دلالات الأدلة اللفظية من الكتاب والسنة وأقوال أهل الحل والعقد من الأمة على معرفة موضوعاتها لغة من جهة الحقيقة (٢)، والمجاز (٣)، والعموم، والخصوص، والإطلاق، والتقييد، والحذف، والإضمار (٤)، والمنطوق، والمفهوم، والاقتضاء (٥)، والإشارة (٢)، والتنبيه (٧)، والإيماء، وغيره مما لا يعرف في غير علم العربية.

وأما الأحكام الشرعية فمن جهة أن الناظر في هذا العلم إنما ينظر في أدلة الأحكام الشرعية فلا بد أن يكون عالما بحقائق الأحكام ليتصور القصد إلى إثباتها ونفيها، وأن يتمكن بذلك من إيضاح المسائل بضرب الأمثلة وكثرة

<sup>(</sup>١) الآمدي. الإحكام (١/ ٧-٨).

<sup>(</sup>٢) الحقيقة: لفظ مستعمل في ما وضع له أولا. الأنصاري. غاية الوصول (ص/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) المجاز: لفظ مستعمل بوضع ثان لعلاقة. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) الإضمار: أن يسقط من الكلام شيء يدل عليه الباقي. الرازي. المحصول (١/ ٣٦٠)

<sup>(</sup>٥) دلالة الاقتضاء: دلالة تلازمية يتوقف فيها صدق المنطوق أو صحته على إضمار. الأنصاري. غاية الوصول (m/m).

<sup>(</sup>٦) دلالة الإشارة: دلالة تلازمية تدل على معنى لم يقصد له الكلام. المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) الإيماء: دلالة تلازمية تدل على معنى مقصود بالتلازم ويقال لها أيضا دلالة إيماء. المصدر السابق.

الشواهد ويتأهل بالبحث فيها للنظر والاستدلال». انتهى كلام الآمدي.

#### تاسعها: حكم الشارع

حكمه الفرض الكفائي لكونه من الآلات التي يتوصل بها إلى الفقه والاجتهاد(۱).

#### عاشرها: المسائل

قال الآمدي(٢): «هي أحوال الأدلة المبحوث عنها فيه». وقال الزركشي(٣): «أما مسائل كل علم فهي مطالِبُه الجزئية التي يطلب إثباتها فيه كمسائل العبادات، والمعاملات، ونحوها للفقه، ومسائل الأمر، والنهي، والعام، والخاص، والإجماع، والقياس، وغيرها لأصول الفقه».

وأما الشيخ زكريا فقال(٤): «ومسائله ما يطلب نسبة محموله إلى موضوعه في ذلك العلم كعلمنا هنا بأن الأمر للوجوب حقيقة، والنهي للتحريم كذلك».

فيؤخذ من جملة ذلك أن مسائله ترجع إلى أربعة أقسام:

أولا: المدلول وهو الحكم الشرعى الذي يراد إثباته.

ثانيا: الدليل الإجمالي، وهو الموصل إلى الحكم الشرعي، كالكتاب، والسنة، وحجيتهما، وشروط الاحتجاج بكل منهما.

ثالثا: الدلالة، وهي كيفية إفادة تلك الأدلة للأحكام، كدلالة الأمر على

<sup>(</sup>۱) الأنصاري. فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب (۲۰۸/۲). الشرقاوي. حاشية الشرقاوي على تحفة الطلاب (۱/۹۷).

<sup>(</sup>٢) الآمدي. الإحكام (١/٧).

<sup>(</sup>٣) الزركشي. البحر المحيط (١/ ٤٨).

<sup>(</sup>٤) الأنصاري. **غاية الوصول** (١/٥).

الوجوب، والنهي على التحريم.

رابعا: المستدل، وهو المجتهد الذي يطلب الوصول إلى الحكم الشرعي.



### المبحث الثاني: أشهر وأهم كتب أصول الفقه في مدرسة أهل الحديث

أذكر في هذا المبحث أشهر الكتب التي صنفت في أصول الفقه على طريقة أهل الحديث وأهمها مما يشمل المذاهب الثلاثة، مقتصرا على بعض الكتب من المذهب المالكي والحنبلي، ومكثرا من الكتب من المذهب الشافعي، مراعيا في بعضها التأريخ، ومؤخرا لما يطول الكلام فيه والتفريع عليه، ضمنته خمسة وستين كتابًا في هذا الفن.

الرسالة(۱): اتساع الخلاف بين الأئمة كان دافعا للإمام الحافظ عبد الرحمن بن مَهديّ أحد أئمة الحديث أن يُرسل إلى الإمام محمد بن إدريسَ الشافعيّ يطلب منه وضع كتاب يبين فيه معانيَ القرءان، وقبولَ الأخبار، وحُجِّيَّة الإجماع، وبيانَ الناسخ والمنسوخ من القرءان والسنة إلى ءاخر ما جاء في هذه الرسالة، فأجابه الإمامُ الشافعيُّ رحمه الله تعالى إلى ما طلب وبعث إليه بكتابه الذي سُمّي بـ«الرسالة». على أن الإمام الشافعي لم يسم كتابه بالرسالة، وإنما كان يطلق عليه لفظ «الكتاب» أو يقول «كتابي» أو «كتابنا»، وإنما أطلق عليه الاسم المذكور بسبب إرساله إلى المهدي رضي الله عنهما عبر الحارث بن سريج النقّال الخوارزمي البغدادي، وبسبب ذلك سمي بالنقال.

قال علي بن المديني: قلت لمحمد بن إدريس الشافعي: أجب عبد الرحمن بن مهدي عن كتابه فقد كتب إليك يسألك وهو متشوق إلى جوابك، قال: فأجابه الشافعي وهو كتاب الرسالة التي كتبتُ عنه بالعراق(٢).

وقد بيَّنَ الإمام الشافعي في هذه الرسالة المنهجَ الذي ينبغي أن يسير عليه

<sup>(</sup>١) طبع في مكتبة البابي الحلبي في مصر عام (١٣٥٨ه-١٩٤٠م).

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البر. الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء (ص/ ٧٧).

كلُّ مجتهد، مبيِّنًا الناسخَ والمنسوخ في الكتابِ والسنة، والعامَّ والخاصَّ، والمطلق والمقيَّد، والمجمل والمبيَّن، والعامَّ الذي أريد به ظاهرُه، والعامَّ الذي أريد به ظاهره، وحجِّيَّة خبر الآحاد، وبيّن منزلة السنَّة ومكانتَها، وتكلَّم على القياس، والإجماع، والاجتهاد، وشروطِ المفتي، وغيرِ ذلك من المباحث الهامَّة.

- شروح الرسالة:
- 1 mر الرسالة (١): لأبي محمد الجويني.
- ٢ دلائل الأعلام في شرح رسالة الإمام (٢): لأبي بكر الصيرفي.

إبطال الاستحسان (٣): للإمام الشافعي، الذي ردَّ به على من كانوا يقولون بالاستحسان الذي لا يَستند إلى دليل مقبول.

اختلاف الحديث (٤٠): للإمام الشافعي، الذي وَفَّق فيه بين الأحاديث المتعارضة، وكان أوَّلَ كتابٍ يُصنَّف في ذلك الفنّ.

جِماع العلم (٥): للإمام الشافعي، الذي عقدَه لإثباتِ حجيَّة خبرِ الواحد ووجوبِ العمل به، والردِّ على من أنكره.

من ذلك كلِّه يتّضح لنا أنَّ أوَّل من ألَّف في علم الأصول ورتَّبَ أبوابَه وجمع فصولَه هو الإمام الشافعيُّ رضي الله عنه، فكان بذلك صاحبَ السَّبْقِ في هذا

<sup>(</sup>١) لم أجده في فهارس المخطوطات ولكن نقل عنه الزركشي. البحر المحيط (١/٧).

<sup>(</sup>٢) لم أجده في فهارس المخطوطات ولكن ذكره الزركشي ونقل عنه في مواضع وذكره حاجي خليفة. الزركشي. البحر المحيط (١/ ٧-٨). حاجي خليفة. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون (١/ ٨٧٣).

<sup>(</sup>٣) طبع مع كتاب الأم للشافعي في دار المعرفة في بيروت عام (١٤١٠ه-١٩٩٠م).

<sup>(</sup>٤) طبع بحاشية الأم للشافعي في مطبعة بولاق في مصر.

<sup>(</sup>٥) طبع مع كتاب الأم للشافعي في دار المعرفة في بيروت عام (١٤١٠ه-١٩٩٠م).

المِضمار، وإن كان قد أضيف إليه أبوابً أخرى وفصولً ومسائل متعدِّدة، فإنَّ ذلك هو شأنُ أيِّ علم في بدايته يبدأ قليلا ثم يَنمو ويتَّسع.

كتاب القياس(١): للمزني.

الرد على داود في إنكاره القياس(٢): لابن سريج.

مقدمة عيون الأدلة (٣): لابن القصّار المالكي.

التقريب والإرشاد(٤): للقاضى أبي بكر الباقلاني.

• مختصر التقريب:

١ - التلخيص (٥): لإمام الحرمين، وأكثر فيه من طرح الأسئلة والجواب عنها.

الإشارة (٢): لأبي الوليد الباجي، وقد بدأ كتابه في الكلام عن الاجتهاد والتقليد على عكس كثير من الكتب المؤلفة في هذا العلم، ثم تلاه بالكلام عن العام والخاص، وانتقل إلى الكلام عن العلة والمعلول فكان لهذا الكتاب ترتيب خاص به.

الوصول إلى الأصول(٧): لابن برهانَ، وقد جعل كتابه على كتب ومسائل.

الواضح في أصول الفقه (^): لابن عقيل الحنبلي، كتبه إجابة لمن سأله

<sup>(</sup>١) لم أجده في فهارس المخطوطات ولكن نقل عنه الزركشي. البحر المحيط (١/٧).

<sup>(1)</sup> لم أجده في فهارس المخطوطات ولكن نقل عنه الزركشي. البحر المحيط. (1/1).

<sup>(</sup>٣) طبع في مكتبة الملك فهد الوطنية في السعودية عام (٢٦) هـ-٢٠٠٦).

<sup>(</sup>٤) طبع جزء من أوله في مؤسسة الرسالة عام (١٤١٨هـ-١٩٩٨م) وطبع جزء القياس منه عبر مجلة الوعى الإسلامي الكويتية عام (١٤٣٦هـ-٢٠١٥).

<sup>(</sup>٥) طبع في دار البشائر الإسلامية في بيروت.

<sup>(</sup>٦) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٤٢٤ هـ-٢٠٠٣م).

<sup>(</sup>٧) طبع في مكتبة المعارف في الرياض عام (٢٠ ١ هـ-١٩٨٣م).

<sup>(</sup>٨) طبع في مؤسسة الرسالة في بيروت عام (٢٠١هـ-١٩٩٩م).

أن يكتب كتابا في الأصول يوازي كتابه في الخلاف، وأن يسهل عبارات المتقدمين، وطريقته الإكثار من الحدود، ثم يشير للصحيح منها، وتمييز المسائل بدلائل مستوفاة.

قواطع الأدلة (۱): للسَّمْعاني، كتبه بعد أن طالع كثيرا من الكتب فوجدها تقف على الظواهر، فكتب كتابه هذا وسلك فيه طريقة الفقهاء، ولا يعتمد فيه على فهم السامعين بل يقصد لباب اللب وصفوَ الفطنة وزبدة الفهم، وينص في كل مسألة على المعتمد عنده، ويعمد إلى ذكر كلام أبي زيد الدبوسي وما احتج به في التقويم فيرده.

التبصرة (٢): للشيرازي، أكثر فيها من ذكر الخلافات حيث يبدأ كل مسألة بذكر الراجح عنده، ويعقبه بذكر الخلافات، ثم يردها.

اللمع وشرحه (٣): للشيرازي، صنفه بعد التبصرة فرجح فيه بعض الأقوال التي كان قد رجح غيرها في التبصرة، ثم شرحه بعد شرحا يفصل فيه المتن عن الشرح، ولم يستوف فيه كل عبارات المتن.

البرهان (٤): لإمام الحرمين، بدأه بمقدمات تتعلق بهذا الفن فتكلم عن أهمية هذا العلم واستمداده، وأكثر فيه من طرح الأسئلة والإجابة عنها، ويكثر فيه من ذكر أقوال الباقلاني.

• شرح البرهان:

<sup>(</sup>١) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٨ ١٤ هـ-١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الفكر في دمشق عام (١٤٠٣ه).

<sup>(</sup>٣) طبع المتن في دار المشاريع في بيروت عام (١٤٢٧ه-٢٠٠٦م) وطبع الشرح في دار الغرب الغرب الإسلامي في بيروت عام (١٤٠٨ه-١٩٨٨م).

<sup>(</sup>٤) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٤١٨ه-١٩٩٧م).

- 1 التحقيق والبيان في شرح البرهان<sup>(۱)</sup>: للأبياري المالكي، وبدأه بمقدمة كلامية مليئة بعبارات التنزيه، وشرح الكتاب شرحا غير ممزوج.
  - Y-1 إيضاح المحصول من برهان الأصول (Y): للمازري المالكي.
    - مختصر البرهان:
    - ١ المنخول (٣): للغزالي، ولم يصرح فيه بأنه مختصر للبرهان.

تهذيب الأصول(٤٠٠): للغزالي، وهو كتاب كبير.

المستصفى (٥): للغزالي، صنفه بعد المنخول والتهذيب؛ ليكون دون التهذيب لميله إلى الاستقصاء والاستكثار وفوق المنخول لميله إلى الإيجاز والاختصار، بدأ فيه بذكر مقاصد هذا العلم، وقسمه إلى مقدمة وأربعة أقطاب.

- شرح المستصفى:
- $\mathbf{I}$  المستوفى $\mathbf{I}^{(7)}$ : لابن الحاج العبدري المالكي.

وكان هذان الكتابان أعني «البرهان» و «المستصفى» بمثابة القواعد والأركان لهذا الفن عند العلماء، فقام بتلخيصهما وتنقيحهما الإمامان فخر الدين الرازي في كتابه «المحصول» والإمام سيف الدين الآمدي في كتابه «الإحكام في أصول الأحكام».

<sup>(</sup>١) طبع في دار الضياء في الكويت عام (٤٣٤ هـ-٢٠١٣م).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الغرب الإسلامي في بيروت.

<sup>(</sup>٣) طبع في دار الفكر المعاصر في بيروت عام (١٤١٩هـ-١٩٩٨م).

<sup>(3)</sup> ذكره الغزالي في المستصفى. (0/3).

<sup>(</sup>٥) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٤١٣ه-١٩٩٣م).

<sup>(</sup>٦) لم أقف عليه في فهارس المخطوطات ولكن ذكره الزركشي ونقل عنه في مواضع في البحر المحيط (١/ ١٢ – ١٢٨).

المحصول(۱): للإمام الرازي، ويميل فيه إلى الإكثار من الأدلة والاحتجاج ها.

- شرح المحصول:
- ١ نفائس الأصول(٢): للقرافي.

مختصر المحصول:

- 1- تحصيل الأصول من كتاب المحصول<sup>(٣)</sup>: لسراج الدين الأُرموي، فسهل عبارات المحصول، وزاد فيه بعض المسائل، ونبه فيه على المشكل منه.
- Y الحاصل من المحصول<sup>(3)</sup>: لتاج الدين الأرموي، صنفه إجابة لطلب السلطان ءانذاك منه أن يختصر المحصول، وحذف منه نحو عشرة مسائل لتكررها في الكتاب أو لقلة الحاجة إليها، واقتصر من الأدلة على أوضحها وأجلاها، ومن الاعتراضات والأجوبة على أمتنها وأقواها.
  - ٣- تنقيح الفصول وشرحه (٥): للقرافي.
- ٤- الإحكام في أصول الأحكام (٢): للآمدي، ويميل فيه إلى تحقيق المذاهب وتفريع المسائل.

مختصر الإحكام:

<sup>(</sup>١) طبع في مؤسسة الرسالة عام (١٨ ١٤ هـ-١٩٩٧م).

<sup>(</sup>٢) طبع في مكتبة نزار مصطفى الباز عام (١٤١٦هـ-١٩٩٥م).

<sup>(</sup>٣) طبع في مؤسسة الرسالة في بيروت وأصله رسالة دكتوراه عام (١٤٠٨هـ-١٩٨٨م).

<sup>(</sup>٤) طبع ضمن منشورات جامعة قان يونس بنغازي عام (١٩٩٤م).

<sup>(</sup>٥) طبع في شركة الطباعة الفنية المتحدة عام (١٣٩٣ هـ-١٩٧٣م).

<sup>(</sup>٦) طبع في المكتب الإسلامي في بيروت.

- ١ منتهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل(١) المعروف بالمختصر الكبير: لابن الحاجب.
- ۲- مختصر منتهى السول والأمل<sup>(۲)</sup> المعروف بالمختصر الصغير: لابن
   الحاجب.

شروح المختصر الصغير:

- 1 رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب ("): للتقي السبكي، بدأ فيه وعمل قليلا منه.
- Y رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (٤): لابن السبكي، سماه باسم شرح والده تبركا بصنيعه.
  - ٣- شرح العضد الإيجى، وقد أكثر فيه من استخدام عبارات المناطقة.

حواشي شرح العضد:

١ - حاشية السعد التفتازاني.

٢- حاشية الجرجاني(٥).

منهاج الوصول(٢): للبيضاوي.

• شروح المنهاج:

<sup>(</sup>١) طبع في مطبعة السعادة في مصر عام (١٣٢٦هـ).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار ابن حزم في بيروت عام (١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م).

<sup>(</sup>٣) ذكره التاج السبكي في طبقات الشافعية الكبرى (١٠/ ٣٠٧)

<sup>(</sup>٤) طبع في عالم الكتب في بيروت عام (١٤١٩هـ-١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٥) طبع شرح العضد مع الحاشيتين في دار الكتب العلمية في بيروت عام (٢٤١هـ-٢٠٠٤م).

<sup>(</sup>٦) طبع في مؤسسة الرسالة ناشرون في بيروت عام (٢٠٠٦م).

- 1- الإبهاج في شرح المنهاج (۱): للتقي السبكي، وصل فيه لمسألة مقدمة الواجب، ثم أعرض عنه فأكمله ابنه التاج.
- ٢- نهاية السول في شرح منهاج الأصول (٢): للإسنوي، نبه فيه على ما يرد عليه من الأسئلة التي لا جواب عنها أو عنها جواب ضعيف، وعلى ما وقع فيه من غلط في النقل، وعلى أقوال الشافعي في المسائل المذكورة معتمدا في ذلك على كتب الشافعي رضي الله عنه.
  - نظم المنهاج:
- ١ النجم الوهاج في نظم المنهاج (٣): للحافظ العراقي، نظمه في ألف وثلاثمائة وستة وستين بيتا.
  - شرح النظم:
  - ١ شرح النجم الوهاج (١): لابن العراقي.

نهاية الوصول في دراية الأصول: للصفي الهندي، جعله في مقدمة وعشرين نوعا من الكلام.

جمع الجوامع<sup>(0)</sup>: لابن السبكي، جمعه من زهاء مائة مصنف، وضمنه ما في شرحيه للمختصر والمنهاج، مع زيادات كثيرة، وينحصر مقصوده في مقدمة وسبعة كتب، ثم ختمه بفصلين: أحدهما في علم الكلام، والثاني في التصوف.

<sup>(</sup>١) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٤١٦هـ-١٩٩٥م).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (٢٤١هـ-١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٣) طبع في دار النصيحة في السعودية عام (٤٣٥ هـ-٢٠١٤م).

<sup>(</sup>٤) طبع في دار النصيحة في السعودية عام (٤٣٥ هـ-٢٠١٤م).

<sup>(</sup>٥) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (٢٤١هـ-٢٠٠٣م).

- شروح جمع الجوامع:
- ١ تشنيف المسامع بجمع الجوامع<sup>(۱)</sup>: للمحدث بدر الدين الزركشي،
   وهو من أول الشروح للمتن المذكور.
- ٢- الغيث الهامع في شرح جمع الجوامع<sup>(۲)</sup>: لأبي زرعة العراقي، تنحّل أكثره من شرح الزركشي.
  - البدر الطالع في حل ألفاظ جمع الجوامع $^{(7)}$ : للخطيب الشربيني.
    - ٤ الشرح الجديد لجمع الجوامع: للدَّبَانِ.
- ٥- الدرر اللوامع في شرح جمع الجوامع<sup>(١)</sup>: للكوراني، صنفه عندما نزل
   بيت المقدس واستقر فيه بعد انتقال دام طويلا بين البلاد.
- ٦- البدر الطالع في حل جمع الجوامع<sup>(٥)</sup>: للمحلي، وهو من أوجز الشروح،
   جعل الشرح ممزوجا مع المتن.
  - حواشي البدر الطالع:
- 1 حاشية الأنصاري<sup>(۱)</sup>: للشيخ زكريا الأنصاري، وهي حاشية صغيرة الحجم، علق فيها على أهم المسائل، وترك كثيرا من المسائل من غير تعليق.
- ٢- الآيات البينات (٧): للعبادي، وهي حاشية كبيرة، ضمنها كثيرا من

<sup>(</sup>١) طبع في مكتبة قرطبة عام (١٨٤١ه-١٩٩٨م).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت عام (١٤٢٥ ٥-٢٠٠٤م).

<sup>(</sup>٣) طبع في دار الرسالة في مصر.

<sup>(</sup>٤) طبع في الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة وأصله رسالة دكتوراه عام (٢٩١٥-٢٠٠٨).

<sup>(</sup>٥) طبع في مؤسسة الرسالة ناشرون في دمشق عام (٤٣٣ ١٥-٢٠١٦م).

<sup>(</sup>٦) طبع في مكتبة الرشد ناشرون في الرياض عام (٢٨) ١٥-٢٠٠٧م).

<sup>(</sup>٧) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت.

- الإشكالات الواردة على شرح المحلى مع الجواب عنها.
- ٣- حاشية البناني (١): وهي حاشية كثيرة الفوائد، ميزت بالإكثار من الأمثلة، وعليها تقريرات نفيسة لعبد الرحمن الشربيني طبعت معها.
- ٤ حاشية العطار (٢): وقد ضمنها أغلب حاشية الأنصاري مع التصريح غالبا.
  - نظم جمع الجوامع:
- ۱ الكوكب الساطع<sup>(۳)</sup>: للجلال السيوطي، نظمه في ألف وأربعمائة وثمانين بيتا، وقد حذف منه بعض الأقوال والمسائل لا سيما ما كان على طريقة المناطقة.
  - شرح النظم:
  - 1 mر 1 الكوكب (3): للجلال السيوطي.
    - مختصر جمع الجوامع:
- 1 لب الاصول<sup>(0)</sup>: للشيخ زكريا الأنصاري، غير فيه بعض المسائل، ورجح فيها خلاف ما رجحه صاحب الأصل، وميز فيه غالبا الخلافات الحاصلة بين أهل السنة بقوله «في الأصح» وحيث كان في المخالفين أهل بدع قال «عندنا».
  - شرح المختصر:

<sup>(</sup>١) طبع في دار الفكر في لبنان.

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الكتب العلمية في بيروت.

<sup>(</sup>٣) طبع في مكتبة ابن الجوزي في السعودية عام (١٤٣١هـ).

<sup>(</sup>٤) طبع في مكتبة الإيمان في القاهرة عام (٢٤٢٠هـ-٢٠٠٠م).

<sup>(</sup>٥) طبع في دار الفتح في الأردن مع نظمه لأبي بكر الأهدل عام (١٤٤٢هـ-٢٠٢م)

1 - 3 الأنصاري. الأصول إلى شرح لب الأصول (١): للشيخ زكريا الأنصاري.

البحر المحيط في أصول الفقه (٢): للمحدث بدر الدين الزركشي، وهو كتاب كبير في الفن، طالع عليه كتبا كثيرة في المذاهب المختلفة، بل كان سببا في معرفة كتب قد درس ذكرُها بيّن في مقدمته أنه اعتمد عليها.

النبذة الألفية في الأصول الفقهية وشرحها المسمى بالفوائد السنية (٣): لشمس الدين البرماوي، تقع المنظومة في ألف واثنين وثلاثين بيتا، وقد ضمن الشرح المذكور بعض التفريعات الفقهية.

الكوكب المنير وشرحه المسمى بالمختبر المبتكر شرح المختصر (١٠): لابن النجار الحنبلي، وقد ضمنه بعض عبارات المناطقة، وقدم الكلام في الأدلة على الكلام في مسائل الأخبار.

تنبيه مهم: من نظر في هذه الكتب ومصنفيها علم أن اليد الطولى في هذا العلم هي لأهل السنة فلا يلتفتن طالب العلم إلى معاصر يدعو لمطالعة كتب أهل البدع ويعمل على نشرها والدعاية لها، ففيما صنفه أهل السنة من أشاعرة وماتريدية كفاية لكل ذي لب والحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) طبع في دار الضياء في الكويت عام (١٤٣٨ه-٢٠١٧م).

<sup>(</sup>٢) طبع في دار الكتبي عام (١٤١٤هـ-١٩٩٤م).

<sup>(</sup>٣) طبع في مكتبة التوعية الإسلامية في مصر عام (١٤٣٦هـ-٢٠١٥).

<sup>(</sup>٤) طبع في مكتبة العبيكان عام (١٨ ١٤ هـ-١٩٩٧م).

#### المبحث الثالث: ترجمة الماتن

اسمه: جمال الدين أبو بكر محمد بن أبي بكر بن عبد الله الأشخر الزبيدي اليمني الشافعي، والأشخر في الأصل نوع من الشجر في اليمن. مولده: ولد في الثاني من ذي الحجة عام ٩٤٥ هـ في قرية بيت الشيخ في اليمن.

مشايخه: من أشهر مشايخه ابن حجر الهيتمي، وابن زياد الغيثي المقصري، وإبراهيم ابن مطير الحكمي.

تلاميذه: من أشهر تلاميذه أخوه أحمد، ومحمد بن إسماعيل بافضل، وجمال الدين بن محمد الطيب المكدش.

مؤلفاته: من أشهر مؤلفاته متن الذريعة وشرحه في الأصول، ونظم إرشاد ابن المقري في الفقه، وشرح حديث أم زرع وهو ءاخر مؤلفاته، وألفية في النحو، والعلم الكامل شرح بهجة المحافل في السيرة، وغير ذلك.

عقيدته: كان رحمه الله منزها أشعري العقيدة كما يظهر ذلك من شرحه للذريعة فقد أثبت فيه الكلام النفسي لله تعالى وبين استحالة العطف والحنو على الله تعالى وحكم فيه بتكفير المجسم.

وفاته: توفي عام ٩٩١ هـ في قرية البيت الشيخ في اليمن.

# بِيْدُ مِنْ السِّمْنِ ٱلسِّمْنِ ٱلسِّمْنِ ٱلسِّمْنِ السِّمْنِ السَّمْنِ السَّمْنِ السَّمْنِ السَّمْنِ السَّمْنِ

١- أحمدُ مَنْ حَمدِي لَهُ مِنْ نِعَمِهُ مُسْتَمْطِرًا بالحمدِ فَيْضَ كَرَمِهُ
 ٢- ثم الصلاة والسلامُ سَرْمَدا على الذي أوضح أعلام الهدى

٣- محمَّدٍ والصَّحْبِ ما تبسَّمَ البرْقُ وما غَيْثُ هَا

بدأ الناظم رحمه الله بالبسملة اقتداء بالكتاب العزيز فإنه يبدأ عندنا معشر الشافعية بالبسملة وهي ءاية من القرءان إجماعًا قال تعالى في سورة النمل في أنّهُ، مِن سُلَيْمَن وَإِنّهُ، بِسَمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الله ومن الفاتحة عند الشافعية بالاتفاق، وأولَ كلّ سورة على أظهر قولي الشافعي رضي الله عنه خلا براءة، قال السيوطيّ: «ومن أحسن الأدلة على ذلك ثبوتُها في سواد المصحف أولَ كل سورة بقلم القرءان مع إجماع الصحابة على أنه لا يكتب في المصحف غير القرءان حتى النقط والتشكيل». وليست ءايةً أولَ براءة إجماعًا.

و «الله» على على الذات المقدس أي اسم دال على الذات الواجب الوجود المستحق للعبادة، والرحمن الرحيم اسمان للذات المقدّس والأول معناه الكثير الرحمة للمؤمنين والكافرين في الدنيا وللمؤمنين خاصةً في الآخرة وهو من الأسماء الخاصّة والثاني معناه الكثير الرحمة للمؤمنين قال تعالى ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا اللهُ ﴾.

ومتعلق الجار والمجرور أبتدئ، واشتقاق الاسم من السمو وهو العلو لعلوه على قسيميه من الفعل والحرف وهو اختيار البصريين، وقيل من وسَم لكونه على مسماه وهو اختيار الكوفيين.

وأردف الناظم التسمية بالحمد فقال «أحمد مَن حمدي له من نعمه» أي

أحمد الله الذي حمدي له من جملة نعمه وذلك عملًا بحديث: «كلُّ كلامٍ لا في أوّله بذكر الله فهو أبتَر» أي ناقص البركة رواه النَّسائيّ، وبيّن الناظم أنه حمد الله وهو طالب من الله أن يفيض عليه بالنعم ممتثلًا قوله تعالى ﴿لَإِن شَكَرُ تُمُّ لَأَزِيدَنَكُمُ ﴾.

وبعد الحمدلة صلى على النبي محمّد على الذي بيّن لنا طريق الهدى، والصلاة معناها الرحمة المقرونة بالتعظيم وأما سلامنا عليه فمعناه نطلب من الله لرسوله الأمان مما يخافه على أمته، وجمع بين الصلاة والسلام امتثالًا لقوله تعالى ﴿صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَّلِيمًا ﴿مَ ﴾، وقولُه «سرمدا» أي دائما.

والآل هم الأتباع الصالحون، والصحب اسم جمع لصاحب بمعنى الصحابي وهو من اجتمع بالنبي على طريق العادة مؤمنا به ومات على ذلك.

وقوله «ما تبسم البرق وما غيثٌ هما» أي أطلب صلاة وسلاما مستمرين مدة استمرار لمعان البرق وهطول المطر، وهو كناية عن طلب الاتصال المستمر الذي تقدم في قوله «سرمدا».

وقوله «تبسم البرق» استعارة مكنية، وقوله «هما» أي نزل.

٥- وبعد فالفقه عظيم الخَطَرِ وفيه للمَرْء بُلُوع الوَطَرِ
 ٥- ومِنْ أهم العِلْم عِلم الأصلِ لَه وهذه مَنظُومَة مُشْتَمِلَه مُشْتَمِلَه مَنظُومَة مُشْتَمِلَه مُطَوّلات كُتْبِهِ السَمُشْتَغِلا
 ٢- عَلَى عُيُونِ عِلْمِهِ تَهدِي إلى مُطَوّلات كُتْبِهِ السَمُشْتَغِلا
 ٧- سَميتُها ذَرِيْعَة الوُصُولِ إلى اقتباس زُبَدِ الأصُولِ

بعدما بسمل الناظم وحمدل وصلى وسلم شرع في بيان الغرض من هذه المنظومة وقدم ذلك ببيان أهمية الفقه وأصوله، فعلم الفقه عظيم القدر وبه يبلغ الإنسان حاجاته إذ به يعرف الإنسان ما له وما عليه ليستقيم في أداء ما يرضي الله تعالى ويتجافى عما يسخطه عز وجل، ومن العلوم التي تتعلق به

علم أصول الفقه بل هو أسّه الذي يرجع إليه، وهذه المنظومة مشتملة على أهم مسائل علم أصول الفقه يتوصل الطالب المشتغل بها إلى المطولات التي صنفت في هذا العلم كشروح جمع الجوامع وغيره وسماها الناظم «ذريعة الوصول إلى اقتباس زبد الأصول».

قوله «الوطر» أي الحاجة، وقوله «ذريعة» أي وسيلة، وقوله «زبد الأصول» أي خلاصته.

٨- وأسألُ الكريمَ ذا المواهِبِ إنجاحَ ما رُمْتُ منَ المَآرِبِ
 ٩- ونفْعَ طالِبٍ بها وألَّا تكونَ مِنْ جُملةِ سَعْيٍ ضَلَّا
 ١٠- وها أنا أشْرَعُ في المُسرادِ بحُسْنِ عَونِ المَلِكِ الجَوادِ

ختم الناظم رحمه الله مقدمته بالتضرع إلى الله تعالى فسأله إنجاح مقصوده ونفع الطلاب بها وأن لا تكون هذه المنظومة وبالا عليه في الآخرة، ثم شرع بالمقصود من المنظومة مستعينا بعون الله تعالى.

قوله «المواهب» أي العطاء، وقوله «المآرب» جمع مأرب وهو الغرض والمقصود، وقوله «الملك الجواد» نعتان لله تعالى.

وقد قسمت المنظومة إلى مقدمات وسبعة كتب، أما المقدمات فهي أمور متقدمة على المقصود بالذات كتعريف هذا العلم وتعريف الحكم وأقسامه، والكتاب الأول في مباحث الأقوال والثاني في السنة والثالث في الإجماع والرابع في القياس والخامس في الأدلة المختلف فيها والسادس في الاستدلال والسابع في الاجتهاد والتقليد.

## المقدمات

## حد أصول الفقه

| كمُطْلقِ الأَمْرِ وفِعلِ المرسَلِ | ١١- وأصل ذا كُلُّ دَليلٍ مُجمَلِ |
|-----------------------------------|----------------------------------|
| كيفيَّـةٍ،                        | ١١- وحالُ ذي استِفادَةٍ منه مَعا |

ذكر الناظم في هذين البيتين حد أصول الفقه وهو أدلة الفقه الإجمالية وكيفية الاستدلال بها وحال مستفيدها، فقولنا «أدلة الفقه الإجمالية» أي غير المعينة كمطلق الأمر والنهي وفعل النبي والإجماع والقياس والاستصحاب المبحوث عن أولها بأنه للوجوب وعن الثاني بأنه للحرمة وعن البواقي بأنها المبحوث عن أولها بأنه للوجوب وعن الثاني بأنه للحرمة وعن البواقي بأنها حجج شرعية، وخرج بقولهم «أدلة» غيرها كمسائل الفقه، وبقولهم «أدلة الفقه» أدلة غيره كأدلة النحو، وبقولهم «الإجمالية» الأدلة التفصيلية نحو قوله تعالى ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلُوة ﴾ وقوله ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلرِّنَة ﴾ وصلاته والكعبة كما أخرجه الشيخان والإجماع على أن لبنت الابن السدس مع بنت الصلب حيث أخرجه الشيخان والإجماع على أن لبنت الابن السدس مع بنت الصلب حيث لا عاصب لها وقياس الأرز على البر في امتناع بيع بعضه ببعض إلا مِثلا بمثل يدًا بيد كما رواه مسلم واستصحاب الطهارة لمن شَك في بقائها فإنّ ذلك من فروع الفقه لا من أصوله.

وأما قولهم «كيفية الاستدلال بها» أي كيف يستدل بالأدلة الإجمالية لاستفادة الأجزاء الفقهية وذلك المرجِّحات وإنما جُعلت من أصول الفقه لأن المقصود من الأدلة استنباط الأحكام منها، والاستنباط مُفيد للظن غالبا، والمظنونات قابلة للتعارض محتاجة إلى الترجيح، فصار ذلك –أي معرفته من أصول الفقه.

وقولنا «وحال مستفيدها» أي صفة المفتي لأنه هو الذي يستفيد جزئيات الفقه من مظانها.

فائدة: المفتي والفقيه في اصطلاح الأصوليين هو المجتهد المطلق.



#### حد الفقه

الفقه لغة هو الفهم على المشهور، وقال الشيخ أبو إسحاق هو إدراك ما دق وغمض، وقال الرازي هو فهم غرض المتكلم من كلامه.

وأما اصطلاحا فما عرّفه الناظم بأنه علم بحكم شرعي عملي مكتسبٌ من دليل تفصيليّ، وهو فقه المجتهد خاصة، فالفقيه في الاصطلاح هو المجتهد، وقولنا «علم» أي ظن قوي قريب من العلم.

وقولنا «بحكم» أي العلم بمتعلقات الحكم أي يعلمُ الفقيه أن فعل كذا من أفعال العباد تعلق به الإيجاب فهو واجب والزنا تعلق به التحريم فهو محرم وهكذا، وخرج بذلك العلم بالذات والصفة والفعل كتصور الإنسان والبياض والقيام.

وقولنا «شرعي» أي المأخوذ من الشرع الذي بعث به النبي عليه وخرج به الحكم العقلي كالعلم بأن كل جسم متحيز وأن الواحد نصف الاثنين والحكم الحسي كالعلم بأن النار محرقة والحكم اللغوي كالعلم بأن النور هو الضياء والحكم الوضعي كالعلم بأن الفاعل مرفوع.

وقولنا «عملي» يشمل عمل القلب كالعلم بوجوب النية في الوضوء والجوارح كالعلم بأن الوتر مندوب، وخرج به العلم بالحكم الشرعي الاعتقادي كالعلم بأن الإجماع حجة وهو من مباحث أصول الفقه والعلم بأن الله تعالى يرى في الآخرة وهو من مباحث علم الكلام.

وقولنا «مكتسب» خرج به ما لا يوصف بأنه مكتسب كعلم الله تعالى وخرج

به أيضا علمنا بوجوب الصلوات الخمس فإنه ليس من الفقه المراد هنا.

وقولنا «من دليل تفصيلي» اختلف فيه كثيرا فقال الزركشي «الظاهر أن ذكرها ليس للاحتراز عن شيء فإن اكتساب الأحكام لا يكون من غير أدلتها التفصيلية وإنما ذكر لبيان الواقع»، وقال الشيخ زكريا خرج به علم المقلد فإنه لا يسمى فقها لأنه مكتسب من دليل إجمالي وهو أنه أفتاه المجتهد، وقيل خرج به الأصول فإنه مكتسب من دليل إجمالي، وقيل غير ذلك، والله أعلم.

فائدة: مما يتفرع على ضابط الفقه المذكور لو وقف على الفقهاء أو أوصى لهم صُرِفَ للفاضل في الفقه لا المبتدئ وأما المتوسط فيجتهد المفتي فيه والورع له ترك الأخذ كما نقله في المجموع عن الغزالي، أو على المتفقهة صُرِفَ إلى من تفقه ولو مبتدئا لأن الاسم صادق عليه.



### الحكم التكليفي

18 - شم خطابُ اللهِ إِنْ تعلَقا بِفِعلِ مَن كلَّفَهُ أَيْ مُطْلَقا اللهِ على مَن كلَّفَهُ أَيْ مُطْلَقا اللهِ على عَلَمْ، وذاكَ واجبٌ قد فُرِضا إِنْ كَانَ للفِعْلِ بِجَــزْمٍ اقتَضى الرّكَ اقتِضاءً جازِما
17 - ودونَهُ فالنهْبُ، والحرامُ ما كانَ اقتضى الرّكَ اقتِضاءً جازِما
18 - ودونَهُ فالنهْبُ، والحرامُ ما كانَ اقتضى الرّكَ اقتِضاءً جازِما
19 - وغيرُ جازِمٍ فكُــرْهُ إِنْ ورَدْ النّهي مَخصُوصًا وإلا فيُعَــدْ
10 - علي أَولَ، ومتى خَـيَرَ ذا فمِنْهُ حِـلُ أَيْ مُباحُ أُخِــذا

ذكر الناظم رحمه الله في هذه الأبيات حدَّ الحكم التكليفي وأنواعَه، أما حده فهو خطاب الله المتعلق بفعل المكلف اقتضاء أو تخييرا وهو ما أشار إليه الناظم بقوله «مطلقا».

قولنا «خطاب الله» أي كلامه النفسي الأزلي، ومعنى تعلق الخطاب بفعل المكلّف أن المكلف إذا وجد بصفة التكليف تعلق الخطاب به عندئذ فيقال حينئذ إن فعلك للصلاة واجب وفعلك للوتر مندوب وهكذا، والمكلف هو البالغ العاقل الذي بلغته دعوة الإسلام كما سيأتي، والمراد بأفعاله ما صدر منه سواء كان قولا أم اعتقادا أم عملا أم كفّا، ويشمل ذلك ما هو متعلق بمكلف واحد كخصائص النبيّ وإجزاء الأضحية بالعناق في حق أبي بردة بن نيار ونحو ذلك.

وخرج بقولنا «المتعلق بفعل المكلف» الخطاب المتعلق بذات الله نحو ﴿ أَللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ وبصفاته نحو ﴿ وَهُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ وبفعله نحو ﴿ خَلِقُ كُلِّ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُو ﴾ وبلومادات نحو ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَكُمُ ﴾ وبالجمادات نحو ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَكُمُ أَن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الل

وقولنا «اقتضاءً» أي طلبا فيشمل الإيجاب والندب والتحريم والكراهة

وخلافَ الأولى، وحاصله أن يقال: إن اقتضى الخطاب الفعل اقتضاء جازما فهو الإيجاب أو غير جازم بأن جاز الترك فهو الندب وإن اقتضى الكفَّ اقتضاء جازما فهو التحريم أو غير جازم بأن جاز الفعل فإن كان بنهي مقصود فهو الكراهة كحديث: «إذا دخل أحدُكم المسجدَ فلا يجلسُ حتى يصلي ركعتين» رواه البخاري، أو غير مقصود فخلاف الأولى وهو النهي المستفاد من الأوامر كفطر مسافر لا يتضرر بالصوم. وقول الناظم «مخصوص» بمعنى مقصود.

وقولنا «أو تخييرا» هو الإباحة.

فائدة: يرادف الواجبَ المفروض واللازم والمكتوب، ويرادف المندوبَ السنة والتطوع والنفل والمرغب فيه والمستحب.

فائدة ثانية: فرق الحنفية بين الواجب والفرض فجعلوا الفرض ما ثبت بدليل قطعي كقراءة القرءان في الصلاة الثابتة بقوله تعالى ﴿فَاقَرْءُواْ مَا يَسَرَ مِنَ الْقُرْءَانِ ﴾ وجعلوا الواجب ما ثبت بدليل ظني كقراءة الفاتحة في الصلاة فإنها ثابتة بخبر الشيخين: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»، والخلاف لفظي، بيانه أن ما ثبت لزومه بدليل قطعي هل يسمى واجبا كما يسمى فرضا؟ وما ثبت لزومه بدليل ظني هل يسمى فرضا كما يسمى واجبا؟ عندنا نعم وعندهم لا، والخلاف المذكور في القراءة ليس مبناه على هذه التسمية بل على أمر زائد عليها.



### الحكم الوضعى

| عُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ورُخصَةٌ ما خالَفَ الدَّلِيلَ مَعْ | -19   |
|----------------------------------------|------------------------------------|-------|
| ومانعًا مهم يكن ذا وارِدا              | وسببًا شرطًا صحِيحًا فاسِدا        | - ۲ • |
|                                        | فالوضع                             | - ۲ ۱ |

بعدما فرغ الناظم من بيان الحكم التكليفي شرع في بيان الحكم الوضعي وهو الوارد لبيان كون الشيء رخصة أو عزيمة أو سببا أو شرطا أو مانعا أو صحيحا أو فاسدا.

الرخصة هي الحكم المتغير إلى سهولة لعذر مع قيام السبب للحكم الأصلي، مثاله أكل لحم الميتة الأصل فيه الحرمة للخبث ثم وجدنا هذا الحكم قد تغير في حق المضطر إلى سهولة لعذر وهو ضرورته مع أن سبب التحريم باق.

وقولنا «الحكم المتغير» أي تغير تعلقه أما من حيث ذاته فهو خطاب الله عز وجل فيستحيل عليه التغير، فخرج ما لم يتغير كوجوب المكتوبات.

وقولنا «إلى سهولة» خرج به الحكم المتغير إلى صعوبة كحرمة الاصطياد بالإحرام بعد إباحته قبله.

وقولنا «لعذر» خرج به المتغير إلى سهولة لا لعذر كحل ترك الوضوء لصلاة ثانية مثلا لمن لم يحدث بعد حرمته وكتخصيص النبي على أبا بردة بإجزاء العَناق فالتغير هنا لا لعذر.

وقولنا «مع قيام السبب للحكم الأصلي» خرج به ما تغير لعذر لا مع قيام السبب للحكم الأصلي كإباحة ترك ثبات واحد منا لعشرة من الكفار في القتال بعد حرمته وسببها قلّتنا ولم يبق حالَ الإباحة لكثرتنا حينئذ وعذر الإباحة مشقة الثبات المذكور لما كثرنا.

فائدة: الرخصة تكون واجبة كأكل الميتة للمضطر ومندوبة كالقصر في ثلاث مراحل ومباحة كالسلم وخلاف الأولى كالفطر لمن لا يضره الصوم.

العزيمة عكس الرخصة فهي الحكم غير المتغير أو المتغير إلى صعوبة أو إلى السهل غير المذكور وتقدم التمثيل لذلك، واختلف في العزيمة فقيل تكون واجبة ومحرمة فقط وقيل واجبة ومندوبة فقط وقيل تدخل الأحكام الخمسة.

وأما السبب فهو وصف ظاهر منضبط معرِّف للحكم، فقولنا «وصف» أي وجودي أو عدمي.

وقولنا «ظاهر» أي يدرك بالحواس فخرج الخفي كالعلوق في الجماع والرضا في البيع.

وقولنا «منضبط» بأن يكون محدودا بحيث يمكن التحقق من وجوده فخرج المضطرب كالمشقة في السفر.

وقولنا «معرف للحكم» أي أن السبب علامة يعرف بها وجود الحكم فليس مؤثراً فيه بذاته ولا بجعل الشارع له مؤثراً كما سيأتي في القياس، والسبب هو المعبر عنه في باب القياس بالعلة كالزنا لوجوب الحد والزوال لوجوب الظهر والإسكار لحرمة الخمر.

والشرط هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم، كالطهارة يلزم من عدمها عدم الصلاة ولا يلزم من وجودها وجود الصلاة ولا عدمها.

وقولنا «يلزم من عدمه العدم» خرج به المانع فإنه يلزم من وجوده العدم.

وقولنا «ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم» خرج به السبب فإنه يلزم من وجوده الوجود.

والمانع - وهو هنا مانع الحكم - وصفُّ وجودي ظاهر منضبط معرِّفً

نقيض الحكم، فقولنا «وجودي» خرج به العدمي فلا يكون المانع عدميا. وقولنا «ظاهر منضبط» مربيانه في السبب.

وقولنا «معرف نقيض الحكم» خرج به السبب فالمانع يُعرف به نقيض الحكم الذي اقتضاه السبب كالقتل في الإرث فإن من وجد فيه سبب من أسباب الإرث كالبنوة ثم كان قاتلا لم يوجد فيه الحكم الذي اقتضاه السبب وهو كونه وارثا لوجود المانع وهو القتل.

وأما الصحة والفساد فقد أفردهما الناظم في البيان فقال:

٢١- ...... والصحِيحُ في العِبادَه ما ليسَ يَحتاجُ إلى إعادَه
 ٢٢- وفي سِواها ما ترتَّبَ الأثَرْ عليهِ نحو حِلِ لمس ونظرْ
 ٢٣- أوْهُو أَنْ وافَقَ ذو الوجهَينِ ألشرعَ في كلِّ مِنَ القِسمَينِ
 ٢٢- وغَيرُه الموصُوفُ بالبُطلانِ وبالفَسادِ، ولدَى النُّعْهانِ
 ٢٥- ما عَنهُ للوَصْفِ نُهِيْ ففاسِدُ والخلفُ للَّفْظِ فقطُ عائِدُ

الصحيح هو ما تعلق به الصحة ومقابله الباطل فهو ما تعلق به البطلان، وعرَّف بعض الفقهاء الصحيح بأنه إن كان في عبادة فهو ما لا يحتاج إلى إعادته فالصلاة الصحيحة هي ما لا تحتاج إلى فعلها مرة ثانية وإن كان في عقد فهو ما ترتب عليه الأثر أي المقصود منه مثل حِلِّ اللمس والنظر إلى العورة في النكاح وحل الانتفاع بالمبيع في الشراء، وعرفه الأصوليون والمتكلمون بقولهم ما وافق ذو الوجهين وقوعا الشرع، أي أن الفعل الذي يقع على وجهين أحدهما موافقة الشرع وذلك باستجماع المعتبر فيه شرعا وثانيهما مخالفته بانتفاء ذلك إذا وقع موافقا للشرع فصحيح وإلا فباطل وهذا التعريف يشمل العبادات وغيرها، وخرج بذلك ما لا يقع إلا موافقا للشرع كمعرفة الله عز وجل إذ لو وقعت مخالفة للواقع كان ذلك جهلا لا معرفة ومن هنا قلنا إن المجسم الذي

لم يعرف الله بصفاته لا يسمى ما عنده معرفة أصلا لا معرفة صحيحة ولا فاسدة بل هو جهل بالله وقال الغزالي لا تصح العبادة إلا بعد معرفة المعبود.

ومما يترتب على التعريفين المذكورين أن صلاة فاقد الطهورين ومن ظن أنه متطهر فبان حدثه صحيحة على الثاني دون الأول.

وأما حد الباطل فهو عكس الصحيح فهو على الأول ما وجبت إعادته في العبادة ولم يترتب عليه الأثر في سواها وعلى الثاني ما خالف ذو الوجهين وقوعا الشرع.

والباطل والفاسد مترادفان عندنا خلافا للحنفية فعندهم الباطل ما نهي عنه لأصله بأن لم يشرع بالكلية كالصلاة بدون بعض الأركان أو الشروط وكبيع الملاقيح ونحوها لفقد ركن من البيع، والفاسد ما نهي عنه لوصف فيه كما في صوم يوم النحر نهي عنه للإعراض بصومه عن ضيافة الله عز وجل للناس بلحوم الأضاحي التي شرعها فيه وكبيع درهم بدرهمين لاشتماله على الزيادة، ويفيد الفاسد ملكا خبيثا بالقبض فيؤمر بفسخه.

والخلاف المذكور بيننا وبين الحنفية خلاف لفظي وبيانه أن ما خالف الشرع بالنهي عنه لأصله هل يسمى فاسدا كما يسمى باطلا؟ أو لوصفه هل يسمى باطلا كما يسمى فاسدا؟ عندنا نعم وعندهم لا، وأما الأحكام الفقهية التي مرت فليست لأجل التسمية بل لشيء ءاخر.

فائدة: فرق الشافعية بين الفاسد والباطل في مسائل معدودة كقولهم ببطلان النسك بالردة وفساده بالوطء فيجب المضي في الفاسد ويلزمه دم بخلاف الباطل فإنه يخرج منه بالردة.

#### العلم وما يتعلق به

٢٦ العِلْمُ أَنْ تدرِكَ معلومًا على ما هُوْ وإلَّا كانَ جَهْلًا ما خلا
 ٢٧ عدمَ عِلْم غيرِ مقصودٍ كما تحتَ الأراضي وما فوق السَّما

اختلف الناس في جواز تحديد العلم، فالجمهور على أنه يحد واختلفت عباراتهم في ذلك فعرّف الناظم بأنه إدراك المعلوم على ما هو به، وقولنا «المعلوم» أي ما من شأنه أن يعلم، وذلك كإدراكنا حدوث العالم وقدم الصانع.

وأما الجهل فهو انتفاء العلم بما من شأنه أن يقصد ليعلم، وذلك بأن لم يدرك أصلا ويسمى جهلا بسيطا كعدم علم غير الطبيب بالطب أو أدرك على خلاف ما هو عليه في الواقع ويسمى جهلا مركبا لتركبه من جهلين جهل بالمدرّك بما في الواقع وجهل بأنه جاهل، وذلك كتصور المجسمة أن البارئ جسم تعالى الله عما يقولون وتصور ، وذلك كُفرُ بالإجماع، المعتزلة أن الله لا يُرى في الآخرة، وكاعتقاد الفلاسفة وابن تيمية أن العالم قديم، وذلك كُفرُ بالإجماع أيضًا.

وقولنا «بما من شأنه أن يقصد» خرج به ما ليس شأنه أن يقصد ليعلم كما تحت الأراضي وفوق السماء فلا يسمى عدم العلم بذلك جهلا في الاصطلاح.

فائدة: قال الآمدي: أضداد العلم الحادث الجهل والشك والظن والغفلة والذهول والنظر والموت اهو ووجه ذلك في الخمسة الأولى ظاهر وأما في النظر فلأن النظر يكون لتحصيل العلم فلا يكون حاصلا أثناءه وإنما يكون عند تمامه، ووجهه في الموت أن الحياة مصحح الاتصاف بالعلم وهي لا تجامع الموت.

٢٨- ثم إذا لم يفتقِر للنظرِ فهو ضَرُوريٌّ كم بالبَصرِ

٢٩ والسمع والشمّ وذَوقٍ للس وألحقوا بمُدْرَكاتِ الخمْس ٢٩ ما بتواتر.....

ينقسم العلم الحادث إلى قسمين ضروري ومكتسب، فالضروري ما لم يتوقف على نظر واستدلال وسمي ضروريا لأن الإنسان يضطر إلى معرفته بحيث لا يمكنه دفعه عن نفسه وذلك كالعلم الحاصل بالحواس الخمس البصر والسمع والشم والذوق واللمس، فإنك بمجرد توجيه بصرك نحو جدار أبيض تعلم أنه أبيض ولا يتوقف ذلك على مقدمات ونتائج بل يهجم على القلب بمجرد توجه النظر إلى الجدار ورؤية لونه فلا تقول مثلا إن هذا جدار وكل جدار أبيض فهذا الجدار أبيض وهكذا العلم الحاصل عن بقية الحواس فتدرك بالسمع أن هذا الصوت خفي أو عال وبالشم هل ريحه طيب أو خبيث وبالذوق هل طعمه مر أو حلو وباللمس هل هو ناعم أو خشن.

ومن العلم الضروري العلم الحاصل بالخبر المتواتر وهو الخبر الذي يرويه عدد تحيل العادة تواطؤهم على الكذب ووقوعه منهم اتفاقا من أوله إلى ءاخره ويكون منتهى خبره الحس وذلك كخبر وجود رجل اسمه محمد ظهرت على يده المعجزات وكعلمنا بوجود بغداد وإن لم نرها ولم ندركها بطريق سوى الخبر المتواتر.

٣٠- ..... وإلّا كانَ ذا مكتسَبًا أي مِن دليلٍ أخِذا
 ٣١- يمكن مِنهُ بصحيحِ النظَرِ إدراكُ مطلوبٍ وذاكَ خَبَرِي
 ٣٢- والنظرُ التفكُّرُ المؤدِّي لعِلْمٍ او ظَنِّ وإن لم يُجْدِ

العلم المكتسب هو العلم الحاصل بالنظر والاستدلال وسمي مكتسبا لأن العبد يكتسبه بالنظر أي التفكير ويتوصل إليه بالاستدلال وهو علم يقدر المخلوق على أن يدفعه عن نفسه بالتشكيك والشبهة كعلمنا بحدوث العالم

فإنه متوقف على النظر في أحواله والاستدلال بها للوصول إلى حدوثه فتقول مثلا العالم متغير وكل متغير حادث فالعالم حادث وكعلمنا بصدق الرسول فتقول الرسول ظهرت على يده المعجزة ومن ظهرت على يده المعجزة فهوصادق فالرسول صادق وهكذا.

والاستدلال هو طلب الدليل وهو - أي الدليل - ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى المقصود وهو المطلوب الخبري أي الشيء الذي تطلبه ويكون خبريا قابلا للتصديق أو التكذيب فخرج المطلوب التصوري، وتتوصل به إلى المقصود إذا كان النظر فيه من الجهة التي من شأنها انتقالُ الذهن منها إلى ذلك الأمر المطلوب سواء أفاد علما كالعالم لوجود الصانع أو ظنا كالنار لوجود الدخان، فبالنظر الصحيح في العالم وحدوثه تصل إلى علم وجود الصانع وبالنظر الصحيح في النار وأنها شيء محرق تصل إلى ظن الدخان، وخرج بصحيح النظر الفاسدُ فلا يتوصل به إلى المطلوب.

ويطلق الاستدلال على فعل المجتهد لأنه يطلب الدليل من الأصول، ويطلق على ما ويطلق على ما المستفتي لأنه يطلب الدليل من المفتي، ويطلق على ما عدا الكتاب والسنة والإجماع والقياس من الأدلة المختلف فيها، ويطلق على التعادل والتراجيح كما سيأتي.

والنظر هو التفكر المؤدي إلى علم أو ظن سواء كان المطلوب خبريا أم تصوريا كما حده القاضي أبو بكر، وقولنا التفكر أي حركة النفس في المعقولات، والمراد من الحركة انتقالها تدريجيا عن قصد، بخلافها في المحسوسات فإنه تخيل كقولك البراق دابة فوق الحمار ودون البغل يحصل في نفسك تركيب لأشياء رأيتها لتصل إلى تخيل البراق، وخرج الفكر الذي لا يؤدي إلى ما ذكر فإنه حدس لا نظر، والحد المذكور يشمل النظر الصحيح والفاسد وهو ما أشار إليه الناظم بقوله «وإن لم يُجد».

وشروط النظر المعتبر ثلاثة:

أولها: أن يكون الناظر كامل الآلة أي مجتهدا، فإذا لم يكن كامل الآلة لم يحصل من نظره العلم وإن طال تفكره، بل إن أصاب الحكم كان ذلك على سبيل الاتفاق ولم يكن إصابةً أفادَها النظرُ، فيكون بمنزلة الأعمى الذي له حدقتان صحيحتان غير أنه لا نور فيهما فإنه لا يرى بهما شيئًا مهما قلّب بصرَه.

ثانيها: أن يكون نظره في دليل من الجهة التي من شأنها انتقال الذهن بها إلى المطلوب وهي المسماة وجه الدلالة لا في شبهة وهي ما يتوهم أنه دليل وليس بدليل فإن الشبهة لا توصِل إلى المطلوب مهما طال النظر فيها، كالرجل الصحيح البصر الحادِّ النظر يقصد بلدًا معلومًا فإن سلك المحَجة الموصلة إليه وصل إلى مقصوده وإن سلك طريقًا أخرى كأن كان البلد في الشرق وسار نحو الغرب لا يزداد إلا بعدًا.

ثالثها: أن يستوفي شروط الدليل ويرتبه على حقه فيقدم ما يجب تقديمه كأن يقدم الخاص على العام ويؤخر ما يجب تأخيره كأن يؤخر الآحاد عن المتواتر إن لم يمكن الجمع بينهما لأنه إن لم يفعل ذلك وتعلق بطرف الدليل لم يصل إلى المقصود وأخطأ الحكم كالذي يقصد بلدًا فإنه يحتاج أن يستوفي الخطا أي يستكملها ويقطع جميع المسافة إليه ليصل، فإن قَصَّرَ دونه وقعد في أثناء المسافة لم يصل إلى مقصوده.

ومثال ذلك في الأحكام إذا سئل عن السارق الذي يجب قطع يده أن يجيب بقوله تعالى في سورة المائدة ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيَّدِيَهُما ﴾ وهذا لا يكفي في إيجاب القطع بل لا بد أن ينضاف إليه النصاب لحديث مالك وغيره: «القطع في ربع دينار» والحرزُ لحديث الدارقطني: «فإذا كان من الجَرين وبلغ قيمتُه ثمن المِجَنِ ففيه القطع» وأن لا يكون في المال شبهة

لحديث الترمذي والحاكم: «ادرؤوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم» وخبرِ عليّ رضي الله عنه موقوفًا: «ادرؤوا الحدود بالشبهات» رواه البيهقي، ورواه سفيان الثوريّ عن عاصم عن أبي وائل عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «ادرؤوا الحدود بالشبهات، ادفعوا القتل عن المسلمين ما استطعتم»، فهذه الأوصاف كلها معتبرة في صحة هذا الدليل، فإذا استوفى شروط الدليل كلّها أصاب في الحكم وإن أخل بشرط منها كان مخطئًا.

٣٣ فالظنُّ ما يحصُلُ دُونَ الجَرْمِ وكانَ راجحًا، نَقِيضُ الوهْمِ الوهْمِ ٣٣ فالظنُّ ما يحصُلُ دُونَ الجَرْمِ وكانَ راجحًا، نَقِيضُ الوهْمِ ٣٤ إذْ هُوَ مَرجوحٌ، وعندَ الاستوا في جانبيَ تردُّدٍ شكُّ هُوا

عرف الناظم في هذين البيتين الظن والوهم والشك، وحاصله أن يقال الإدراك إن لم يكن جازما بأن كان معه احتمال نقيض المحكوم به لا يخلو إما أن يتساوى طرفاه فهو الشك أو يترجح أحدهما فالراجح هو الظن والمرجوح هو الوهم، وعلم من هذا أن مسمى الشك مركب لأنه اسم للاحتمالين ومسمى الظن والوهم بسيط لأن الظن اسم للاحتمال الراجح والوهم اسم للمرجوح، مثال الظن أقوال المجتهدين فيما يفتون به من مسائل الخلاف فإن المجتهد يجتهد في المسألة التي لم يقم عليها إجماع فيحكم بالاحتمال الراجح عنده مع جواز أن يكون الصواب في غير ما ذهب إليه لكنه يرجح عنده احتمال فيذهب إليه فيكون ذلك ظنا وما يقابله وهم، ومثال الشك ما يحصل أحيانا عند المجتهد في ما لم يقطع به من الأقوال في الحادثة فإنه ما دام مترددا لم يرجح عنده حكم فيها يوصف بأنه شاك في الحكم.

فائدة: قد يطلق العلم على الظن كعكسه مجازا فالأول كقوله تعالى ﴿فَإِنْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ ﴾ أي ظننتموهن والثاني كقوله تعالى ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهُم ﴾ أي يعلمون.

فائدة ثانية: ما ذكر في تعريف الظن والشك هو طريقة أهل الأصول وأما

أهل الفروع فيطلقون غالبا الشك على التصديق غير الجازم راجحا كان أو مرجوحا أو مساويا، ويفرقون بينهما في مواضع كقولهم لا يحل مذبوح شك في بقاء حياته المستقرة عند الذبح للشك في المبيح ويحل إذا غلب على الظن بقاؤها.

## أدلة الأصول

٣٥- أربَعَةً أُدِلَةُ الأصُولِ كتابُنا وسُنَّةُ الرَّسُولِ ٣٥- أربَعَةً الرَّسُولِ ٣٦- كنذاكَ إجماعً مع القياسِ أي مُطْلَقًا خُلْفًا لِبَعْضِ النَّاسِ ٣٧- يليهِ الاستِصحابُ للأصلِ كما لدَى إمامِنا وجُلِّ العُلَما

ذكر الناظم في هذه الأبيات الأدلة التي يرجع إليها الأصولي وهي خمسة:

أولها: الكتاب وهو في الأصل اسم جنس وغلب عند حملة الشريعة إطلاقه على القرءان قال تعالى ﴿إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ ﴾ وذلك بعد قوله ﴿يَسَتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ ﴾، والقرءان يطلق ويراد به كلام الله الذاتي الأزلي القائم بذاته سبحانه وتعالى وهو محل نظر المتكلمين لأنه صفة من صفاته عز وجل ويطلق ويراد به اللفظ المنزل الدال على الكلام القديم وهو المعني بقوله تعالى ﴿إِنَّهُ, لَقُرْءَانٌ كُرِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ في كِنَبٍ مَكْنُونٍ ﴿ ﴿ ﴾ وهو المراد هنا وهو اللفظ المنزل على سيدنا محمد على المعجر بسورة منه المتعبد بتلاوته، فقولنا «على سيدنا محمد على التوراة والإنجيل وغيرهما من المنزل على غيره.

وقولنا «المعجز بسورة منه» خرج به الأحاديث النبوية والقدسية.

وقولنا «المتعبد بتلاوته» خرج به ما نسخت تلاوته نحو «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة».

وثانيها: السنة النبوية المسندة وهي قوله عليه وفعله وإقراره وهمُّه.

وثالثها: الإجماع وهو اتفاق مجتهدي الأمة بعد وفاة محمد عليه في عصر على أي أمر كان.

ورابعها: القياس وهو حمل معلوم على معلوم لمساواته في علة حكمه، وهو حجة مطلقا خلافا لداود في منعه غير الجلي ولأبي حنيفة في منعه القياس في الحدود والكفارات والرخص والتقديرات.

وهذه الأدلة الأربعة متفق عليها، واتفق على أن الأدلة لا تنحصر فيها بل هناك أدلة شرعية غيرها إلا أنهم اختلفوا في تشخيصها فقال الشافعية مثلا منها الاستصحاب فجعلوه خامس الأدلة، وسيأتي مزيد بيان لذلك.



## الكتاب الأول في مباحث الأقوال

## مباحث الكتاب

| مِنْ لفظتَينِ مُطلقًا لكنْ أبى           | هِيَ الكلامُ وهْوَ ما تركَّبا     | ٣٨ |
|------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| حَـرْفٍ ورَدُّوا قولَ مَـنْ لَـهُ ادَّعى | أكثرُهم ذلكَ في الفِعْلِ مَعا     | 49 |
| هذا؟ وعَرْضٌ قسَمٌ ثمَّ تَمَنْ           | أمـرٌ ونهْـيٌ خـبَرٌ ونحـوُ مَـنْ | ٤٠ |
| يَنْحازُ عنْ أَصْلٍ لَهُ قَدْ عُلِما     | حقيقة ثم مجازٌ وهْوَ ما           | ٤١ |

ذكر الناظم في هذا الكتاب مباحث الأقوال وهي تشمل الوارد في الكتاب والسنة من تعريف الكلام وأنواعه والأمر والنهي والعام والخاص والمطلق والمقيد والنص والظاهر والمؤول والمجمل والمبين والناسخ والمنسوخ.

وذهب الناظم تبعا للرازي إلى أن الكلام هو ما تركب من لفظتين مطلقا سواء كانتا اسمين كزيدٌ قائم أم اسما وفعلا كقام زيد أم اسما وحرفا كيا زيد أم فعلا وحرفا نحو لم يقم، ويرد عليه أن الإطلاق يشمل ما تركب من فعلين وليس مرادا، وذهب أكثر النحويين إلى حصر ذلك بنوعين هما اسم وفعل أو اسمان وأما يا زيد فهو مقدر بفعل واسمين وأما لم يقم فهو مقدر بحرف وفعل واسم.

وأنواع الكلام تسعة:

أولها: الأمر وهو طلب الفعل نحو ﴿أَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾ و«اتق دعوة المظلوم» رواه البخاري.

ثانيها: النهي وهو طلب الكف نحو ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ﴾.

ثالثها: الاستفهام وهو طلب الإعلام نحو من جاء؟

رابعها: الخبر وهو ما يقص عن ماض أو مستقبل نحو جاء زيد وسيأتي عمرو.

خامسها: العرض وهو الطلب برفق نحو ﴿ أَلَا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُواً الْكَاثُونَ قَوْمًا نَّكَثُواً أَيْمَانَهُمْ ﴾.

سادسها: القسم نحو ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْءَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ١٠ ﴾.

سابعها: التمني نحو ﴿يَكَلِّتُنِّي كُنتُ مَعَهُمُ ﴾.

فهذه سبعة أقسام للكلام من حيث المدلول وحاصلها أن الكلام لا يخلو إما أن يفيد الطلب إفادة أولية وإما أن لا يفيد ذلك، والأول إما أن يكون المطلوب به الفعل وهو الأمر أو الترك وهو النهي أو الإعلام وهو الاستفهام، والثاني ما لا يفيد الطلب إفادة أولية وهو إما أن يحتمل الصدق والكذب وهو الخبر أو لا وهو الإنشاء وهو تمن وعرض وقسم.

ثامنها: الحقيقة وهي اللفظ المستعمل فيما وضع له أولا، فقولنا «المستعمل» مخرج للمهمل وما لم يستعمل.

وقولنا «فيما وضع له» مخرج للغلط كخُذ هذا الفرس مشيرا إلى حمار.

وقولنا «أولا» مخرج للمجاز.

وتنقسم الحقيقة إلى ثلاثة لغوية كالأسد للحيوان المفترس وعرفية كالدابة لذوات الأربع خاصة وشرعية كالصلاة للعبادة المعروفة.

تاسعها: المجاز وهو اللفظ المستعمل فيما وضع له ثانيا، وأراد بالأصل المعنى الذي وضع له أولا، وينقسم إلى ثلاثة لغوي كالأسد للرجل الشجاع وعرفي كالدابة للإنسان وشرعي كالصلاة للدعاء بخير.

وهذان قسمان للكلام من حيث استعمال اللفظ في مدلوله الذي وضع له أولا أو في غيره.



## الأمر والنهى

وقَدْ أتى لغيرِهِ مُصاحِبا مِن رِزقِهِ، كُونوا، المُكونوا، المُمَلُوا المُخَلُوا، وكَفِّرْ زَلَلِي واستشْهِدُوا، ألقُوا، وكَفِّرْ زَلَلِي

٤٢ والأمر يقتضِي الوجُوبَ غالبا

٤٣ قرينةً ككاتِبُوا، سَمِ، كُلُوا

٤٤ فأتُوا، اصْبِرُوا أو لا، ويا ليلُ انجل

٤٥ فاصنَع، وكُن، .....

الأمر النفسي اقتضاء فعل غير كَفٍّ مدلولٍ عليه بغير نحو كُفّ، فقولنا «اقتضاء» أي طلب سواء كان جازما أم لا فخرج الإباحة.

وقولنا «فعل غير كَفٍّ» خرج به النهي فإنه طلب فعل هو كف.

وقولنا «مدلولٍ عليه بغير نحو كُفَّ» أي أن الكف إن دل عليه بنحو كف فهو أمر وإن دل عليه بغير نحو كف فهو النهي المراد إخراجه من الحد.

وللأمر صيغة تدل عليه وهي افعل ولتفعل واسم فعل الأمر وغير ذلك وهي تقتضي الوجوب بإطلاقها فحيث وجدنا صيغة أمر في الشرع حملناها أولا على الوجوب إلا أن يدل دليل على إرادة غير الوجوب ولذلك معان مختلفة منها:

- ١ الندب: كقوله تعالى ﴿فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾.
- ٢- التأديب: كقوله ﷺ لعمر بن أبي سَلَمة وقد رءاه ويده تطيش في الصَّحْفة:
   «سمِ الله وكل بيمينك وكل مما يليك» رواه الشيخان، ومنهم من يدخل التأديب في قسم الندب.
  - ٣- الإباحة: كقوله تعالى ﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ أي المستلذات.
- ٤- الامتنان: كقوله تعالى ﴿وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ ٤﴾، والفرق بينه وبين الإباحة أنها مجرد إذن والامتنان لا بد فيه من اقتران حاجة الخلق لذلك كما قاله

- البرماوي.
- ٥- التسخير: كقوله تعالى ﴿ كُونُوا فَرَدَةً خَسِعِينَ ﴾، والمراد أنه عبر بهذا عن نقلهم من حالة إلى أخرى إذلالا لهم.
  - ٦- الإكرام: كقوله تعالى ﴿ٱدۡخُلُوا ٱلۡجُنَّةَ ﴾.
- ٧- الإهانة: كقوله تعالى ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ وضابطه أن يؤتى بلفظ يدل على الخير والكرامة ويراد منه ضده.
  - ٨- التهديد: كقوله تعالى ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ وقوله تعالى ﴿وَمَن شَآءَ فَلْيَكْفُرُ ﴾.
    - ٩ التعجيز: كقوله تعالى ﴿فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّثْلِهِۦ ﴾.
    - ١٠ التسوية: كقوله تعالى ﴿فَأَصْبِرُوٓا أَوْلَا تَصَبِرُوا ﴾.
    - ١١ التمني: نحو قول امرئ القيس: ألا أيها الليل الطويل ألا انجل.
- 17 الإرشاد: كقوله تعالى ﴿وَاسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾، قال الزركشي: والفرق بينه وبين الندب أن المندوب مطلوب لثواب الآخرة والإرشاد لمنافع الدنيا ولا يتعلق به ثواب الآخرة فإنه لا ينقص الثواب بترك الإشهاد ولا يزيد بفعله اه.
- ١٣ الاحتقار: كقوله تعالى ﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰٓ أَلْقُواْ مَاۤ أَنتُم مُّلْقُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِ اللَّهُ اللل
- 14 الدعاء: كقوله تعالى ﴿رَبَّكَ ءَانِكَا فِي ٱلدُّنْكَا حَسَنَةً ﴾ وقولك اللهم كفر زللي.
  - ١٥- الخبر: كقوله ﷺ: «إذا لم تستح فاصنع ما شئت» رواه البخاري.
    - ١٦ التكوين: كقوله تعالى ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾.
    - وبقي من المعاني ما زاده ابن السبكي في الجمع فراجعه.

تنبيه: اختلف فيما تقتضيه مادة أم رفقيل هي حقيقة في الوجوب فقط وهو ما اختاره الشيخ أبو إسحاق وعليه فالمندوب غير مأمور به حقيقة وذلك لحديث: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة» رواه مسلم، ومعلوم أن السواك عند كل صلاة مندوب إليه وقد أخبر أنه لم يأمر به، وقيل هي حقيقة في الوجوب والندب وعليه فالمندوب مأمور به حقيقة فما ورد في الشرع بهذه المادة احتمل الأمرين على حد سواء واحتاج إلى دليل لصرفه إلى أحدهما وهو ما اختاره الأكثرون كما قال ابن الصباغ.

٥٤ - ..... ثُمَّ هُوَ لَا يُفِدِ فَورًا ولا تكرارَ ما لم يَردِ ذكر الناظم في هذا البيت مسألتين:

الأولى: أن الأمر لا يقتضي الفور ولا عدمَه لأن المأمور إذا أدى ما أمر به سمي ممتثلا سواء أدّاه في الزمن الأول عقب الأمر أم فيما بعده، ومحل ذلك ما لم يرد دليل على الفورية كطلب الإيمان ولا على التراخي كالنسك.

الثانية: أنه لا يقتضي التكرار ولا المرة، وذلك لأن الأمر لا يقتضي سوى طلب إيجاد ماهية المأمور به، ولكن المرة ضرورة؛ إذ لا توجد الماهية بأقل منها، ومحل ذلك ما لم يرد دليل على التكرار كقوله على التكراد كقوله على البوم والليلة» رواه البخاري، ولا على المرة كالنسك.

قوله «لما» بمعنى لم وما زائدة.

فائدة: من فروع المسألة الأولى ما لو وكلّه في بيع سلعة فأخره مع القدرة عليه فتلفت بلا تقصير منه فلا ضمان على المشهور لأن الأمر لا يفيد الفور، ومن فروع الثانية أنه لو سمع مؤذنين مرتين فهل يستحب إجابة الجميع؟ الراجح نعم وهو عكس الراجح في قاعدتنا، ومن فروعها الموافقة لو وكله ببيع عين فباعها ثم ردت لمقتضِ فلا يبيع ثانيا بالتوكيل الأول.

٤٦ - وحيثُ مِنْ أعلى لأدنى وقَعا فذاكَ أمرٌ، وبعكسِه دُعا ٤٧ - وَهْوَ مِنَ المِثل التهاسُّ ......

تقدم أن الأمر هو طلب الفعل، واختلف هل يعتبر في الأمر علو واستعلاء على أربعة أقوال فمن لم يعتبرهما عرف الأمر بما ذكر وبه قال البيضاوي وابن السبكي وغيرهما وهو الراجح واستدل لذلك بأدلة منها قوله تعالى ﴿ ٱلشَّيَطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقَرَ وَيَأْمُرُكُم بِأَلْفَحْسَاءً ﴾ فسمي طلبه أمرا وإن كان الشيطان أدون من المسلمين، وقلنا لا يعتبر الاستعلاء لقوله تعالى حكاية عن فرعون ﴿ فَمَاذَا مَنْ المسلمين ﴾ ولم يرد منهم أن يستعلوا عليه.

ومن اعتبر العلو فقط زاد في الحد «ممن هو دونه» وبه قال الشيخ أبو إسحاق والسمعاني، ومن اعتبر العلو والاستعلاء زاد فيه «ممن هو دونه على وجه الاستعلاء» وبه قال ابن القشيري وعليهما فإن كان الآمر مساويا للمأمور سمي طلبه التماسا أو دونه سمي دعاء، ومن اعتبر فيه الاستعلاء فقط زاد فيه «على وجه الاستعلاء» وعليه فلا بد أن يكون الطلب على وجه التعاظم وإن لم يكن الآمر أعلى من المأمور في نفس الأمر وبه قال الرازي وابن الحاجب.

فائدة: من فروع هذه المسألة على ما اختاره الناظم تبعا للشيخ أبي إسحاق ما لو قال لشخص «إن أمرتك بشيء فعبدي حر» فطلب منه بصيغة افعل فإن كان دونه وقع العتق وإلا فلا إلا أن يريد بذلك المجاز فقد غلّظ على نفسه.

٤٧ - ..... واقتضى النهي عَن ضِدٍ لهُ في المُرتَضى
 ٤٨ - إنْ كانَ نفْسِيًّا بشَيءٍ عُيِّنا وقيلَ بـ لْ للنَّهْ ي قد تَضَمَّنا

اختلف في الأمر النفسي بشىء معين هل هو عين النهي عن الضد أو يتضمنه أو لا ولا، فذهب إمامنا الأشعري إلى أن الأمر بالشيء هو عين النهي عن الضد، ومرادنا بالضد الضد الضد الوجودي واحدا كان الضد كضد السكون أي

التحرك أم أكثر كضد القيام أي القعود وغيره، وتوضيح ذلك أن يقال إن أردت طلب الحركة من زيد فهو معنى واحد يعبر عنه بعبارتين الأولى تحرّك والثانية لا تسكن ولم يقم بي معنيان فهو معنى واحد باعتبار أنه طلب للشيء يسمى أمرا وباعتبار أنه طلب للكف عن ضده يسمى نهيا كما يكون الشيء الواحد باعتبار شيء قريبا وباعتبار شيء ءاخر بعيدا ولا يلزم من ذلك تعدده ولا تغير مكانه.

وخرج بقولنا «النفسي» الأمر اللفظي فقولك تحرك هو غير قولك لا تسكن كما هو ظاهر.

وخرج بقولنا «بشىء معين» الأمرُ بشىء مبهم كقولك «أعتق أو صم أو أطعم» فلا يكون نهيا عن ضد من أضداد هذه الخصال.

وخرج بقولنا «الوجودي» الضدُّ العدمي فالأمر بالشيء نهي عن ضده العدمي قطعا كقولك تحرك فضده العدمي عدم الحركة.

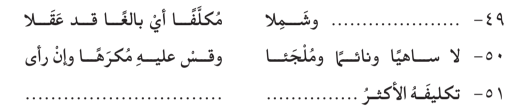
والقول الثاني في أصل المسألة أن الأمر النفسي بشىء معين هو ليس عين النهي عن ضده الوجودي ولكنه يتضمنه وهو اختيار الآمدي والرازي، والقول الثالث أنه ليس عينه ولا يتضمنه وهو اختيار إمام الحرمين في البرهان وتبعه فيه الغزالي وقال به المعتزلة بناء على أصلهم الفاسد من نفي الكلام النفسي. ويُوجبُ الشَّرْطَ له .......

ذكر الناظم في هذا البيت مسألة مقدمة الواجب وهي المعبر عنها بقولهم ما لا يتم الواجب المطلق إلا به فهو واجب، وسواء كان سببا وهو الذي يلزم من وجوده الوجود ومن عدمه العدم أو شرطا وهو الذى يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم، وسواء كان ذلك السبب شرعيا كالصيغة بالنسبة إلى العتق الواجب أو عقليا كالنظر المحصّل للعلم الواجب أو عاديا كحز الرقبة في القتل إذا كان واجبا، وهكذا الشرط أيضا فالشرعي كالوضوء والعقلي كترك

أضداد المأمور به والعادي كغسل جزء من الرأس والرقبة ونحوهما في الوضوء لحصول غسل الوجه فإنه واجب لما ذكرناه.

وخرج بقولنا «الواجب المطلق» الواجبُ المعلق وجوبه بالشرط فلا يكون الأمر به أمرا بالشرط كالنصاب في الزكاة والاستطاعة في الحج.

فائدة: من فروع هذه المسألة وجوب ستر بعض السرة والركبة ليتم ستر العورة ووجوب الكف عن نكاح أجنبيات محصورات اشتبهت بهن محرمه ووجوب الخمس لو نسى صلاة لم يعلم عينها.



ذكر الناظم رحمه الله في هذه الأبيات صفة المكلف وهو البالغ العاقل الذي بلغته دعوة الإسلام، وخرج بالبالغ الصبي لحديث: «رفع القلم عن ثلاث» رواه أحمد، وعد منهم الصبي حتى يحتلم، وخرج بالعاقل المجنون فإنه لا فهم له فلا يتصور منه امتثال وللحديث المذكور حيث عَد منهم المجنون حتى يعقل، وخرج بقولنا «بلغته دعوة الإسلام» غيره لقوله تعالى ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَقّى نَبْعَث رَسُولًا ﴾.

وخرج كذلك الساهي وهو الغافل عن المعلوم ومثله الناسي بالأولى وخرج النائم أيضا لأن مقتضى التكليف بالشيء أن يؤتى به امتثالا وذلك متوقف على العلم بالتكليف والثلاثة لا يعلمون ذلك فامتنع تكليفهم ألا ترى أنه لو قيل له «لا تتكلم في صلاتك وأنت ساه» لوجب عليه أن يقصد إلى ترك ما يعلم أنه ساه فيه وعلمه بأنه ساه يمنع كونه ساهيا فبطل خطابه، وإنما وجب قضاء ما فاتهم من الصلاة وضمان ما أتلفوه من المال لوجود سببهما وليس لتوجه

التكليف حال السهو أو النسيان أو النوم.

وخرج كذلك الملجأ وهو المكره الذي لا مندوحة له عما ألجئ إليه مع حضور عقله كمن ألقي من شاهق على شخص فقتله فإنه لا مندوحة له عن الوقوع عليه القاتل له فامتنع تكليفه بما ألجئ إليه أو بنقيضه لعدم قدرته على واحدٍ منهما أما الثاني فواضح وأما الأول فلأنَّ وقوعه منه واجب فأمره بتحصيله أمر بتحصيل الحاصل، وأما المكره الذي له مندوحة في ترك ما أكره عليه بالصبر على ما أكره به فهو مكلف على الصحيح خلافا لما ذهب إليه الناظم وقد تبع في ذلك ابن السبكي في الجمع ولكنه تراجع عنه في الأشباه والنظائر، وما ذكر هو من حيث نظر الأصوليين أما من حيث نظر الفقهاء فمن المسائل ما قطعوا فيه بما يوافق عدم تكليفه كالتلفظ بكلمة الكفر وقلبه مطمئن بالإيمان، ومنها ما قطعوا فيه بما يوافق عدم تكليفه كإكراه الحربي والمرتد على الإسلام، ومنها ما رجحوا فيه ما يوافق عدم تكليفه كإكراه الصائم على كالإكراه الحالف على الحنث، ومنها ما رجحوا فيه ما يوافق تكليفه كالراجح وأما إثمه فمجمع كالإكراه على القتل فإنه إذا قَتَل لزمه الضمان على الراجح وأما إثمه فمجمع عليه.

٥١ - ..... والنهئ اقتضى أمرًا بضِدِّهِ على ما قدْ مَضى

٥٢ - وحَيْثُ جاء مُطْلَقًا أفادا حُرْمَة ذاكَ الشيء والفسادا

ذكر الناظم في هذين البيتين ثلاثة مسائل تتعلق بالنهي:

الأولى: اختلف هل النهي النفسي عن شيء معين هو عين الأمر بضده أو يتضمنه أو لا ولا؟ فيه الخلاف الماضي ذكره، وعلى الأول إن كان الضد واحدا فواضح وإن كان أكثر كلا تقم فهو أمر بضد مبهم.

الثانية: اختلف في النهي المطلق هل هو حقيقة في المكروه أم لا، فمن

قال بالأول قال إن النهي يحتملهما على حد سواء كالشيخ زكريا، ومن قال بالثاني قال إن النهي المطلق يحمل على التحريم وإن المكروه غير منهي عنه حقيقة نظير ما مر في مادة أم ر.

الثالثة: اختلف في النهي المطلق هل يقتضي الفساد أم لا، فأطلق بعضهم اقتضاءه الفساد وهو ما اختاره الناظم وهو ظاهر صنيع الشيخ أبي إسحاق في اللمع، وقيل لا يقتضيه مطلقا ونقله في المحصول عن أكثر الفقهاء والآمديُّ عن المحققين، والراجح في ذلك التفصيلُ فيقال إن رجع النهي إلى ذات المنهي عن المحققين، والراجح في ذلك التفصيلُ فيقال إن رجع النهي عن بيع الملاقيح لانعدام عنه كالنهي عن صلاة الحائض أو إلى جزئه كالنهي عن بيع الملاقيح لانعدام المبيع وهو ركن في البيع أو إلى خارج لازم كالنهي عن الصلاة في الوقت المكروه لفساد الوقت اللازم لها بفعلها فيه أو جُهل مرجعه كالنهي عن بيع الطعام حتى تجري فيه الصيعان اقتضى الفساد في الصور الأربعة وإن رجع إلى خارج غير لازم كالنهي عن الصلاة في الأماكن المكروهة لم يقتضه.

## ٥٣ - وخوطِبَ الكفارُ بالفروعِ مع شَرطٍ لها ولو بمَأْمُورٍ وَقَعْ

بِيَوْمِ ٱلدِينِ ١٠٠ ﴾ وقول عالى ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ١٠ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ٧٧٠ وقوله تعالى ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونِ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا اللهَ يُضْعَفُ لَهُ ٱلْعَكَدَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَعَلَّدُ فِيهِ مُهَانًا ١٠٠٠ ﴿ فَهَدُهُ الآية سيقت للوعيد على الكل، قال العلامة السبكي: ومن الدلائل الواضحة على أن الكافر مكلف بالفروع مطلقا ولم أر من ذكره قولُه تعالى ﴿ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَادُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ١٠٠٠ اللَّهُ إذ لا يمترى في أن زيادة هذا العذاب إنما هو بالإفساد الذي هو قدر زائد على الكفر اهـ. وروى البيهقى في الشعب حديث: «من حبَسَ العِنَبَ زمَنَ القِطافِ حتى يَبيعَه مِن يهودي أو نصراني أو ممن يعلَمُ أنه يتخذه خمرا فقد تقحَّم النارَ على بصيرة» وقال الزبيدي الحنفي في الإتحاف: «وكل معين لمبتدع أو عاص فهو شريكه في بدعته ومعصيته». وقال الشيخ ظفر أحمد التهانَوي في إعلاء السنن: «فيما في بعض الروايات عنه -أي عن أبي حنيفة- من الجواز محمول على صحة البيع قضاءً» ثم قال: «ولا نزاع في كراهتها -أي تحريمها - ديانة فافهم». وقال أبو حامد الأسفرايني والبندنيجي إن الخلاف في تكليفهم في الأوامر وأما المعاصي فمنهيّون عنها بلا خلاف بين المسلمين نقله عنهما الزركشي في التشنيف. وقال تعالى ﴿وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلَّإِنُّمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ فهى بعمومها تشمل حرمة إعانة الكافر على المعصية.



## الخبر والإنشاء

٥٥- والخبرُ الصِّدْقَ وضِدَّه احتَمَلْ كَقَامَ زَيْدٌ، أو هُوَ الذيْ حَصَلْ

٥٥- مدلولُـه في خارج بغيرِهِ كباتَ زيدٌ قائعًا بدَيْرِهِ

٥٦ - وغيرُه الإنشا كأنت طالِق بعْتُكَ أو نحو اتَّئِدْ يا سائِقُ

بعدما أنهى الناظم الكلام في الأمر والنهي شرع في بيان الخبر والإنشاء على سبيل الاختصار.

اختلف في حد الخبر بين الأصوليين على أقوال منها ما ذكره الناظم وهو ما احتمل الصدق والكذِبَ كقام زيد ولم يأت بكر، وهذا حد ابن السبكي في الجمع وتبعه عليه مختصِرُه، وقد يقطع بصدقه أو كذبه لأمور خارجة عنه كما يقطع بصدق خبر الله تعالى ورسوله وبكذب خبر مسيلمة الكذاب في ادعائه النبوة.

ومنها قولهم الخبر هو الذي يحتمل التصديق والتكذيب وهو حد البيضاوي واختاره الإسنوي في التمهيد وقال إنما عدلنا عن الصدق والكذب إلى ما ذكرنا لأن الصدق مطابقة الواقع والكذب عدم مطابقته ونحن نجد من الأخبار ما لا يحتمل الكذب كخبر الله تعالى وخبر رسوله وقولنا محمد رسول الله، وما لا يحتمل الصدق كقول القائل مسيلمة رسول الله، مع أنّ كلّ ذلك يحتمل التصديق والتكذيب لأنّ التصديق هو كونه يصحّ من جهة اللغة أن يقال لقائله صَدَق وكذلك التكذيب وقد وقع ذلك فالمؤمن صدَّق خبر الله تعالى وخبر رسوله وكذب مسيلمة والكافر بالعكس.

وإذا عرفت حد الخبر على اختلافه عرفت حد الإنشاء فإنه على الأول ما لا يحتمل الصدق والكذب وعلى الثاني هو ما لا يحتمل التصديق والتكذيب.

وذكر الناظم حدا ثانيا وهو حد البيانيين فالخبر عندهم ما يحصل مدلوله

في الخارج بغير الإخبار عنه كقولك بات زيد قائما بدّيره فإن مدلوله وهو قيام زيد لا يتوقف حصوله على الخبر وهو محتمل لأن يكون واقعا في الخارج فيكون صدقا أو غير واقع فيكون كذبا، والإنشاء هو ما يحصل به مدلوله في الخارج نحو أنت طالق وبعتك الكتاب بألف واتئد يا سائق فإن مدلولها وهو إيقاع الطلاق والبيع وطلب التؤدة يحصل بها لا بغيرها.

فإن قلت ما الفرق بين تعريف الأصوليين والبيانيين؟ قلتُ إن الإنشاء عند البيانيين أعم من الإنشاء عند الأصوليين لشموله الأمر والنهي والاستفهام بخلاف الأول فإنه قسيم للطلب بالوضع وللخبر كما تقدم أول هذا الكتاب فتنبه.



#### العام والخاص

٥٧ وعَمَ مُفرد بيلام حُلِي كالبيع أنواعًا له في الحِلِ حُلِي ٥٨ مما لم يَكن للعهد ذا محققا وقيل هذا لا يَعمم مُطلقا ٥٩ ومثلُه المُضاف لاسم عُرِّفا والجمع كالمفرد فيما سَلَفا ٥٦ وكلُّ، والذي، التي، أيُّ، متى ما، مَن، وأين، نحو (لا) إذا أتى ١٦ كالشَّرْطِ معْ نَكِرَةٍ عمت .....

العام هـ و اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح لـ ه مـن غيـ ر حصـ ر، فقولنا «اللفظ» خرج بـ ه غيـ ره مـن المعاني المستقلة ونحوِهـا فلا يدعى فيهـا العمـوم. وقولنا «المستغرق لجميع ما يصلح لـ ه» أي دفعة واحدة لا على سبيل البدل فخرج المطلق.

وقولنا «من غير حصر» خرج نحو أسماء الأعداد فإنها متناولة لكل ما تصلح له لكن مع الحصر نحو سبع سموات فإنها تستغرق السبع ومع ذلك ليست عامة فإنه لو فرض وجود سماء ثامنة لم تدخل في الكلام بخلاف قولك السموات فإنها تشمل كل أفراد الجنس التي هي في الواقع سبعة ولو فرض وجود ثامنة وتاسعة وعاشرة لدخلت.

وذكر الناظم في هذه الأبيات عشرة ألفاظ من ألفاظ العموم وهي:

١- اسم الجنس المفرد المعرّف بالألف واللام كالبيع في قوله تعالى ﴿وَأَحَلَ اللّهُ ٱلْبَيْعَ ﴾ على أحد أقوال الشافعي، فإنه يشمل كل بيع وما حكم بحرمته فهو لدليل يخصه كالربا، وكقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسر ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسر ﴾ إلَّا اللّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ وقوله ﴿أَوِ ٱلطِّقْلِ ٱلَّذِينَ لَمُ يَظُهَرُواْ عَلَى عَوْرُاتِ ٱلنِسَاءِ ﴾، وقيل إن هذا لا يفيد العموم وبه قال الرازي فهي عنده للجنس الصادق

ببعض الأفراد كقولك لبست الثوب وشربت الماء إلا إذا قامت قرينة على العموم، والجمهور على التعميم، ومثله اسمُ الجنس المفرد المضاف إلى ضمير كما في قوله تعالى: ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوتِ ﴾ أي عن كل أمرٍ له، قال البرماوي: «وفي الفروع الفقهية مما يشهد لإفادة المضاف المفردِ العمومَ لو قال «إن كان حملُك ذكرا فأنت طالق طلقة أو أنثى فطلقتين » فولدت ذكرا وأنثى لم تطلق لأن المعلَّق عليه كلُّ حملها ذكرا أو أنثى ولم يوجد». ومحل العموم في المحلَّى بالألف واللام حيث لم يتحقق عهد ذهني ولا ذِكري فإن كان انصرف إليه ولم يَعُمَّ اتفاقا وذلك يتحقق عهد ذهني ولا ذِكري فإن كان انصرف إليه ولم يَعُمَّ اتفاقا وذلك كما في قوله تعالى: ﴿كُمَّ آرْسُلُنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿نَ فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ ٱلرَّسُولُ ﴾ وفي قوله تعالى حكاية عن أم مريم: ﴿وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَٱلْأَنْيَىٰ ﴾ أي ليس الذكر وفي قوله تعالى حكاية عن أم مريم:

فائدة: من فروع هذه المسألة ما لو أوصى بالثلث لولد زيد وله أولاد فيأخذون كلهم في البحر، وما لو قال عبدي حر وله عبيد فيعتقون كلهم إلا أن قصد واحدا فيصدق في دعواه ذلك، وما لو حلف ليشربن ماء هذه الدلو لا يبرأ إلا بشرب الجميع وإن حلف أن لا يشربه لم يحنث بشرب بعضه.

٢- الجمع المعرف بالألف واللام نحو ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ويدل لذلك خبر البخاري أن رسول الله عليه قال في قولنا في التشهد «السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين»: «فإنكم إذا قلتمُوها أصابتُ كلَّ عبد للهِ صالح في السماء والأرضِ». قال الزركشي: «ولأنه يحسن الاستثناء تقول أعط المسلمين إلا فلانا والاستثناء معيار العموم» ومثله المعرف بالإضافة نحو ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ فِي آولَكِ كُم ﴾ كما فهمته السيدة فاطمة عندما سألت إرثها من النبي على فبين لها الصديق أنه مخصوص بخبر: «إنا معشر الأنبياء لا نورث، ما تركنا فهو صدقة» رواه النسائي.

- ٣- كلّ: وهي أقواها وأصرحها لشمولها العاقل وغيره والمذكر والمؤنث والمفرد والمثنى والجمع، قال القاضي عبد الوهاب «ليس بعدها في كلام العرب كلمة أعم منها»، وتفيد العموم سواء كانت مبتدأة نحو ﴿كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ أم تابعة لتأكيد العام نحو ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾.
- ٤- الذي والتي وتثنيتهما وجمعهما، وظاهر أن محل إفادتها للعموم حيث لم تقع على فرد معين، نحو أكرم الذي يحسن إليك، وصن التي تتزوجها وقوله تعالى ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمُ ﴾ وقوله ﴿ إِنَّ ٱلنَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِنّا ٱلْحُسَٰىٰ ﴾ وقوله ﴿ وَٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنّا ٱلْحُسَٰىٰ ﴾ وقوله ﴿ وَٱلَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُر َ فَعِظُوهُ ﴾ وقوله ﴿ وَٱلَّذِي بَاللَّهُ مِن الْمُحِيضِ ﴾ بخلاف ما لو وقعت على فرد معيّن نحو «مات زيد الذي زارك» فإنها لا تفيد العموم حينئذ.
- ٥- أيّ: قال الأستاذ أبو منصور «أيّ أعم المبهمات» وحكى الشيخ أبو إسحاق أنها تفيد العموم إذا كانت استفهامية نحو ﴿أَيُكُمُ يَأْتِنِي بِعَرْشِهَا ﴾ أو شرطيةً نحو خبر أبي داود: «أيّما امرأةٍ نَكَحتْ بغيرِ إذنِ مَواليها فنِكاحُها باطِلً»، وحكى الزركشي إفادتها للعموم موصولة أيضا.
- ٦- متى: تفيد العموم في الأزمان استفهامية كانت نحو: «متى تجيئني؟» أو شرطية نحو: «متى جئتني أكرمتُك».
- ٧- ما: تفيد العموم إذا كانت شرطية بالاتفاق نحو ﴿وَمَا تَفَعُلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعَلَمُهُ اللّهُ ﴾ أو استفهاميةً على قول الجمهور نحو «ما عندك؟» واختار الغزالي في المستصفى إفادتها للعموم موصولة واحتج له بخبر أبي داود أن رسول الله علي قال: «على اليدِ ما أخذَتْ حتّى تؤدِيَ».
- ٨- من: وهي مثل ما فتفيد العموم شرطية كانت نحو ﴿مَن يَعُمَلُ سُوَّءُا يُجُرَ بِهِ عَهُمُ لُ سُوَّءُا يُجُرَ بِهِ ﴾ أو استفهامية نحو «من عندك؟» أو موصولة نحو «أكرم من

عندك».

- 9- أين: تفيد العموم في الأماكن استفهامية كانت نحو: «أين كنت؟» أو شرطية نحو ﴿ أَيُّنَمَا تَكُونُواْ يُدّرِككُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾.
- \* ١ النكرة إذا وردت في سياق النفي وشبهه وهو الشرط والنهي والاستفهام، سواء كانت النكرة مفردة أو مثناة أو مجموعة جمع سلامة أو تكسير، وسواء باشرها النفي أو باشر عاملها، وسواء كان النافي ما أو لم أو لن أو ليس أو غيرها فإنها تعم في الجميع، واستدل لعمومها الإمام بأنها لو لم تكن عامة لما كان قولنا لا إله إلا الله نفيا لدعوى من ادّعى إلها سوى الله، ثم إن النكرة إن كانت مبنية لتركبها مع لا فدلالتها على العموم نصّ وهي المعروفة عند النحاة بلا النافية للجنس ومنه قوله تعالى ﴿إِنَّنِيَّ أَنَّا الله وكذا إن أعربت بالنصب نحو «لا غلام زيد حاضر» و "لا طالعًا جبلا حاضر» أو زيدت معها «مِن» نحو قول النابغة الذبياني:

وقفتُ فيها أصَيلانًا أسائلها عيَّت جوابا وما بالربع من أحد

فإن أعربت بالرفع فدلالتها على العموم ظاهرة لا نص وهي المعروفة عند النحاة بأخت ليس، نحو: «لا رجلٌ في الدار» إذ يصح أن يقال بعده: «بل رجلان».

وأما النكرة في سياق الإثبات فلا تعم إلا إذا كانت في معرض الامتنان كما ذكره القاضي أبو الطيب نحو قوله تعالى ﴿وَأَنزَلْنَامِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾.

| يطررُقُ فِعْلَا وكذا ما احتَمَا | ولا       | -71 |
|---------------------------------|-----------|-----|
|                                 | خُصُوصُهُ | -77 |

علم مما تقدم أن العموم من صفات النطق فلا يدعى في الأفعال لأنها

تقع على صفة واحدة فلا يجوز أن يكون عاما لجميع الصفات بحيث يحمل وقوعه على الجميع بل إن عرفت الصفة اختص الحكم بها وإن لم تعرف صار مجملا مفتقرا إلى البيان، كحديث أنس أن النبي على كان يجمع بين الصلاتين في السفر، فلا يحمل على كل سفر طويل وقصير بل يتوقف فيه إلى البيان.

ومثل الأفعال حكايات الأحوال كأن يقال قضى النبي بالشفعة للجار فإنه لا يعم كل جار لاحتمال خصوصية في ذلك الجار قضى بالشفعة له لأجلها لا لكونه جارا، وفي هذا يقول الشافعي رحمه الله «حكايات الأحوال إذا تطرق إليها الاحتمالُ كساها ثوبَ الإجمال وسقط بها الاستدلال».

تنبيه: إن سئل لماذا لم يحمل ما ذكر على العموم مع أن قول الصحابي في المثالين المتقدمين – أعني قوله السفر وقوله الجار – مفرد معرف بأل فيقتضي العموم؟ قلنا سلمنا ذلك ولكن العموم هنا في كلام الصحابي لا في فعل النبي وكلامنا في فعله على لا في قول الصحابي ولهذا لو نقل لنا الصحابي قول النبي بهذا اللفظ المذكور كأن يقول الصحابي قال النبي يجوز الجمع بين الصلاتين في السفر وتثبت الشفعة للجار لقلنا بجواز الجمع في كل سفر طويل وقصير وبثبوت الشفعة لكل جار شريك وغير شريك.

## ٦٢ - ...... وتركُ الاستفصالِ يُلحَقُ بالعُموم في المُقالِ

بعدما بين الناظم أن حكايات الأحوال يحكم عليها بالإجمال لا بالعموم انتقل إلى قاعدة أخرى تخالفها من حيث الظاهر وهي قول الشافعي «ترك الاستفصال ينزل منزلة العموم في المقال» وهي واردة في حكايات الأحوال التي تطرق إليها الاحتمال فيصير المعنى «ترك الاستفصال في حكايات الأحوال مع قيام الاحتمال ينزل منزلة العموم في المقال» وهي بظاهرها تناقض قول الشافعي «حكايات الأحوال إذا تطرق إليها الاحتمال كساها ثوب الإجمال وسقط بها الاستدلال»، والجواب أن محل حملها على الإجمال حيث لم ينقل

لنا الصحابي قولا للنبي بل اقتصر على حكاية الحال فقط ومحل حملها على العموم حيث حكى لنا قولا له على كما في قوله لغيلان بن سلمة الثقفي وقد أسلم على عشر نسوة «أمسك أربعا وفارق سائرهن» أخرجه الشافعي وغيره فإنه على عشر نسوة هل نكحهن معا أو مرتبا فلولا عموم الحكم للحالين لما أطلق الكلام لامتناعه في موضع التفصيل المحتاج إليه كما استفصل من عمار حين أكره على كلمة الردة هل كان شارحا صدره حين قال ما قال أم لا فدل على اختلاف الحكم بين الحالين.

٦٣ وخُصَّ ما لم يتناول أكثرا من واحدٍ أو جالشيءٍ حُصِرا
 ٦٤ أو ما اقتضَى استِغراقَ جِنْسِهِ ولا لكلّ ما يَصْلُحُ قدْ تناوَلا

الخاص هو لفظ لم يتناول أكثر من واحد لجهة واحدة نحو «رأيت زيدا»، أو تناول أكثر من واحد لكنه محصور بعدد نحو «جاء عشرة رجال»، أو لم يحصر بعدد لكنه لم يستغرق الجنس نحو «جاء رجال»، أو كان اللفظ يصلح لاستغراق الجنس لكنه لم يرد تناوله جميع ما يصلح له نحو قولك «جاء الرجال» مريدا بذلك رجالا معهودين.



#### المخصّصات

| مخصَّصُ وهْـوَ بالاسـتثناءِ جـا        | وكلُّ ما مِنَ العُمُومِ أُخْرِجا        | -70 |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|-----|
| مُتَّصِلًا عُرْفًا بِهِ ما اسْتَغْرَقا | مِـنْ مُتكلِّـمٍ وقِيـلَ مُطلَقـا       | -77 |
| يجوزُ إنْ وُسِّطَ لا إنْ قُدِّما       | وجائزٌ مِن غيرِ جنسِهِ كما              | -77 |
|                                        | ولَـوْ مِـنَ النَّفْيِ بِإِلَّا مَثَـلا | -71 |

بعدما فرغ الناظم من بيان العام والخاص شرع في ذكر المخصص بكسر الصاد وهو قسمان متصل وهو ما لا يستقل بنفسه عن العام بل يقارنه وهو خمسة: الاستثناء والشرط والصفة والغاية والبدل، ومنفصل وهو ما يستقل بنفسه عن العام وهو خمسة أيضا نقل وحس وعقل وقياس ومفهوم، وأما المخصص بفتحها فهو ما أخرج من العموم، والتخصيص هو قصر العام على بعض أفراده.

وبدأ الناظم بالمتصل وبدأ بالاستثناء وهو الإخراج بإلا أو إحدى أخواتها من العموم قبلها وله شروط:

الأول: كونه من متكلم واحد فلو قال قائل «جاء الرجال» ثم قال غيره «إلا زيدا» كان لغوا وهو ما صححه القاضي في التقريب وقيل لا يشترط ذلك ليكون استثناء، نعم لو قال النبي إلا أهل الذمة عقب نزول قوله تعالى ﴿فَأَقَنُلُوا لَيُكُونَ كَانَ استثناء قطعا لأنه مبلغ عن الله عز وجل وإن لم يكن ذلك قرءانا.

الثاني: كونه متصلا بالمستثنى منه عرفا بحيث يعدان كلاما واحدا واحدا واحتج له البرماوي بخبر مسلم «من حلف على يمين فرأى غيرَها خيرا منها فليُكفّر عن يمينه وليأت الذي هو خير» قال البرماوي: ولم يقل «أو ليستثن» اه يعني أنه لو كان الاستثناء المنفصلُ صحيحا لأرشد الشارع إليه

للتخلص من اليمين، ومن ثَم قال ابنُ الحاجب: ولو صح تراخي الاستثناء لبطل جميع الإقرارات والطلاق والعتق، وأيضا فيؤدي إلى أنه لا يُعلم صدق ولا كذب اهنعم لا يضر انفصاله بسكتة تنفس أو نحو سعال كتثاؤب أو عى.

الثالث: عدم الاستغراق فلو قال لمن له أربع إخوة زيد وعمرو وبكر وخالد «جاء إخوتك إلا زيدا وعمرا وبكرا وخالدا» لم يصح؛ لاختلال الكلام.

الرابع: عدم تقدمه فلو قال «إلا عشرة دنانير له علي مائة دينار» لم يصح فيلزمه المائة لبطلان الاستثناء، ويصح توسطه نحو «له عليّ إلا عشرة دنانير مائة دينار» وهو المراد بقولهم يجوز تقدم الاستثناء على المستثنى منه.

الخامس: نية الاستثناء قبل الفراغ من المستثنى منه.

ويصح الاستثناء وإن لم يكن المستثنى بعض المستثنى منه ويسمى منقطعا نحو قوله تعالى ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وقول عامر البن الحارث:

وبلدةٍ ليس بها أنيسُ إلا اليعافير وإلا العيسُ

لكن إطلاق الاستثناء عليه مجاز على الأصح؛ لتبادر غيره إلى الذهن ولهذا لا يعد من المخصصات؛ لأنه لا يخرج به شيء مما دخل قبله فاللفظ العام باق على حاله.

ويصح الاستثناء من النفي وهو منه إثبات نحو «لم يأت الرجال إلا زيد» فقد نفيت الإثبات عن الرجال وأثبته لزيد، ويصح من الإثبات وهو منه نفي نحو «أتى الرجال إلا زيدا» فقد أثبت الإتيان للرجال ونفيته عن زيد، وخالف الحنفية فقالوا المعنى أنك حكمت على الرجال في الأول بعدم الإتيان وفي الثاني بالإتيان وأما زيد فغير داخل في الحكم بل هو مسكوت عنه ولا يقتضي ذلك دخوله في نقيض الحكم، ومن فروعه ما لو قال «ما له على عشرة إلا خمسة»

فعلى قاعدتنا تلزمه خمسة لأن الاستثناء من النفي إثبات ولكن الراجح أنه لا يلزمه شيء لأن مدلول «عشرة إلا خمسة» خمسة فكأنه قال ما له علي خمسة. وقوله «بإلا مَثَلا» أي ومثلها خلا وعدا وحاشا وسوى وغير وليس ولا يكون.

الثاني من المخصصات المتصلة: الشرط، وهو الشرط اللغوي وهو الإخراج بإن أو إحدى أخواتها من العموم قبلها نحو «أكرم بني تميم إن جاؤوا»، ويشترط اتصاله بالكلام عرفا، ويجوز تقدمه نحو «إن جاء بنو تميم فأكرمهم».

الثالث من المخصصات المتصلة: الصفة، قال البرماوي: والمراد به ما أشعر بمعنى يتصف به أفراد العام سواء كان نعتا أو عطف بيان أو حالا وسواء أكان ذلك مفردا أو جملة أو شبهها وهو الظرف والجار والمجرور اه تقول وقفت كذا على أولادي الفقراء، وعلى أولادي ءابًاء بكرٍ إذا كان فيهم من يسمى أبا بكر ومن لا يسمى بذلك، وعلى أولادي سالكي الطرق الحميدة، وعلى أولادي يقرؤون القرءان، وعلى أولادي وهم علماء، وعلى بناتى عند عزوبتهن.

٢٩ ......... ولْيُحْمَلْ على المقيَّدِ به الدي أطلِقَ إن يَتَّحِدِ
 ٧٠ مُوجِبُ هذَينِ وإلَّا فلَدَى إمامِنا فيه القياسُ اعتُمِدا
 ٧١ أما إذا لمْ يُتَمَكَّنْ مِنهُ مِثلُ قضاءِ الشَّهْرِ فامْنَعَنْهُ

لما ذكر الناظم التقييد بالصفة ناسب أن يذكر هنا المطلق والمقيد، والمطلق هو ما يدل على الماهية بلا قيد أي بلا تقييد بشىء من عوارض الماهية كالرقبة في قوله تعالى ﴿إِنَّ اللهَ وَكَالبِقِرة في قوله تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُنُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ وكالبقرة في قوله تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُنُكُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ فإن قيد بشىء من ذلك فهو المقيد كالرقبة في قوله

تعالى ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴾ وكالبقرة في قوله تعالى ﴿إِنَّهَا بَقَرَةُ صَفْرَآهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَشُرُّهُ ٱلنَّظِرِينَ ﴾.

حاصل ما يقال هنا أن الصور ستة عشر لأن المطلق والمقيد إما أن يتحدا في الحكم دون السبب أو عكسه في الحكم دون السبب أو عكسه وعلى كل إما أن يكونا ثبوتين أو نفيين أو المطلق ثبوتيا والمقيد نفيا أو عكسه فهذه ست عشرة صورة:

فإن اختلفا في الحكم والسبب لم يحمل المطلق على المقيد سواء كانا ثبوتين نحو «أطعم ستين مسكينا» في الظهار و«أشهد شهيدين» في البيع، أو نفيين نحن «لا تطعم ستين مسكينا» في الظهار و«لا تشهد شهيدين» في البيع، أو المطلق مثبتا والمقيد منفيا نحو «لا تطعم ستين مسكينا» في الظهار و«أشهد شهيدين» في البيع، أو المطلق منفيا والمقيد مثبتا نحو «أطعم ستين مسكينا» في البيع، أو المطلق منفيا والمقيد مثبتا نحو «أطعم ستين مسكينا» في البيع، فهاذه أربع صور.

وإن اتحدا في الحكم والسبب حمل المطلق على المقيد لغة سواء كانا ثبوتين نحو «أطعم ستين مسكينا» في الظهار و»أطعم ستين» في الظهار، أو نفيين نحو «لا تطعم ستين» في الظهار و«لا تطعم ستين» في الظهار أو المطلق مثبتا والمقيد منفيا نحو «أطعم ستين» في الظهار و«لا تطعم ستين مسكينا» في الظهار، أو المطلق منفيا والمقيد مثبتا نحو «لا تطعم ستين» في الظهار و«أطعم ستين مسكينا» في الظهار و«أطعم ستين مسكينا» في الظهار و«أطعم ستين مسكينا» في الظهار لكن في الأخيرين يقيد بضد الصفة المذكورة، وبهذه تصير ثماني صور.

وإن اتحدا في الحكم دون السبب حمل المطلق على المقيد قياسا سواء كانا ثبوتين نحو «أطعم ستين» في القتل، كانا ثبوتين نحو «لا تطعم ستين مسكينا» في الظهار و«لا تطعم ستين» في القتل، أو نفيين نحو «لا تطعم ستين مسكينا» في الظهار و«لا تطعم ستين» في الظهار و»لا تطعم ستين أو المطلق مثبتا والمقيد منفيا نحو «أطعم ستين» في الظهار و»لا تطعم ستين

مسكينا» في القتل، أو المطلق منفيا والمقيد مثبتا نحو «لا تطعم ستين» في الظهار و»أطعم ستين مسكينا» في القتل ولكن في الأخيرين يقيد بضد الصفة المذكورة، وبهذه تصير اثنتي عشرة صورة.

وإن اتحدا في السبب دون الحكم حمل المطلق على المقيد قياسا سواء كانا ثبوتين نحو «امسح يدك» في التيمم و«اغسل يدك إلى المرافق» في الوضوء، أو نفيين نحو «لا تمسح يدك» في التيمم و«لا تغسل يدك إلى المرافق» في الوضوء، أو المطلق مثبتا والمقيد منفيا نحو «امسح يدك» في التيمم و«لا تغسل يدك إلى المرافق» في الوضوء، أو المطلق منفيا والمقيد مثبتا نحو «لا تمسح يدك» في التيمم و«اغسل يدك إلى المرافق» في الوضوء ولكن في الأخيرين يقيد بضد الصفة المذكورة، وبهذه تصير ست عشرة صورة.

٧٢ وجازَ بالغايةِ نحوُ ﴿حتى يُعطُوا﴾ ﴿إلى كذا» إذا تأتّى ٧٢ وجدلُ البعضِ منَ الكلِّ كما تقولُ ﴿أكرِمِ الرجالَ العُلَمِ)»

المخصص الرابع من المخصصات المتصلة: الغاية وهي ما تقدمها عموم يشملها لو لم تأت كما في قوله تعالى ﴿ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلَا بِاللّهِ وَلَا بِاللّهِ وَلَا يُورِ وَلَا يُحْرِمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أَوْتُواْ ٱلْحِرْبَية عَن يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ فإنّ الغاية في قوله أُوتُواْ ٱلْكِيتَنَبَ حَتَّ يُعْطُواْ ٱلْجِزِيَة عَن يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ فإنّ الغاية في قوله

﴿ حَتَّى يُعَظُّوا ٱلْجِزِّيةَ عَن يَدٍ ﴾ لو لم تأت لقاتلناهم بذلوا الجزية أو لم يبذلوها.

فخرج بهذا المرادِ ما أريد به تحقيق العموم وذلك أمران: أولهما غاية خارجة قطعا بحيث لو سُكت عنها لم يدل اللفظ عليها نحو ﴿سَلَامُ هِي حَقَّىٰ مَطَلِع الفَجْرِ ﴾ فإن مطلع الفجر ليس من الليل قطعا فلم يذكر لتخصيص ما قبله بل لتحقيق التعميم فيه. وثانيهما غاية داخلة قطعا نحو قُطعت أصابعه من الخنصر إلى الإبهام فإن الغاية وهي «إلى الإبهام» لو لم تذكر لدخل الإبهام فيما قبلها وإنما ذكرت لتحقيق العموم.

فائدة: من فروع هذه المسألة ما لو قال «لزيد عليّ من واحد إلى عشرة» فلا يدخل العاشر.

المخصص الخامس: بدل البعض نحو «أكرم الرجال العلماء» ونحو قوله تعالى ﴿وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱستَطَاعَ إِلَيهِ سَبِيلًا ﴾ كما ذكره ابن الحاجب وتبعه فيه ابن السبكي في الجمع، ومثله بدل اشتمال كما نقله البرماوي عن أبي حيان عن الشافعي كأعجبني الفقهاء علمُهم، والأكثر على عدم ذكر البدل لأن المبدل منه في نية الطرح فلا تحقق فيه بمحل يخرج منه فلا تخصيص به.

٧٧- والنقلُ والحِسُّ وعَقْلُ ومَنَعْ بعضُهُمُ والخلفُ لفظِيًّا وَقَعْ
 ٧٥- وبالكِتابِ خُصِّصَ الكِتابُ وسُنةٌ بها وذا الصَّوابُ
 ٧٧- كـ«ليسَ فيها دونَ» معْ «فيها سقتْ» وهيَ به لو عَمَّمَتْ أو أَطْلَقَتْ
 ٧٧- وهْوَ بها تواتَرَتْ أَمْ لا على ما قالَهُ الجُمْهُ ورُ لا مُفَصَّلا

بعدما فرغ الناظم من بيان المخصصات المتصلة شرع في بيان المخصصات المنفصلة وهي خمسة كما تقدم وأولها النقل أي الأدلة السمعية من كتاب أو سنة وتكون بوجوه وهي:

تخصيص الكتاب بالكتاب كتخصيص قوله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَرَّبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ﴾ وهـو شامل للحوامل والحوائل بقوله تعالى ﴿ وَأُولَاتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ اللهُ وَالْمُلُمُّنَ ﴾.

تخصيص السنة ولو متواترة بالسنة ولو ءاحادا كتخصيص قوله على: «فيما سَقَتِ السماءُ والعيونُ أو كان عثريا العشرُ» بقوله على: «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة» رواهما البخاري.

تخصيص الكتاب بالسنة ولو ءاحادا كتخصيص قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَاعۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ ﴿ وهو عام يشمل القائم إلى الصلاة محدِثا ومتطهرا فخصصته السنة بالمحدِث، وكتخصيص قوله تعالى ﴿يوصيكم الله في أولادكم ﴿ بقوله ﷺ: ﴿لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم ﴿ رواه البخاري وبقوله ﷺ: ﴿القاتل لا يرث واه الترمذي وابن ماجه. وقيل لا يجوز تخصيص الكتاب والسنة المتواترة بسنة الآحاد كما قاله عيسى ابن أبان.

تخصيص السنة بالكتاب كتخصيص قوله على «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» رواه البخاري بقوله تعالى «حَتَى يُعُطُوا ٱلْجِزِيّة عَن يَدِ »، وكتخصيص خبر «البكر بالبكر جلد مائة» رواه مسلم الشامل للإماء والحرائر بقوله تعالى «فَعَلَيْمِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ».

فائدة: حكم المطلق والمقيد كحكم الخاص والعام فيجوز تقييد الكتاب بالكتاب وبالسنة وتخصيص السنة بالكتاب وبالسنة، ومثال تقييد السنة بالكتاب كتقييد قوله على الظهار «أعتق رقبة» رواه الدارقطني بقوله تعالى في القتل ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴾.

المخصص المنفصل الثاني: هو الحس كما في قوله تعالى في الريح المرسلة على عاد ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ أي تهلكه فإنا ندرك بالحس أي المشاهدة

ما لا تدمير فيه كالسماء.

المخصص الثالث: العقل كقوله تعالى ﴿ٱللّهُ خَلِقُكُلِّ شَيْءٍ ﴾ فإنا ندرك بالعقل أن الله تعالى ليس خالقا لنفسه وصفاته، ومنع بعضهم التخصيص به لأن ما نفى العقل حكم العام عنه لم يتناوله العام لعدم صحة إرادته وهو المروي عن إمامنا الشافعي رحمه الله، والخلف لفظي للاتفاق على الرجوع إلى العقل فيما نفى حكم العام عنه ولكن هل يسمى نفيه لذلك تخصيصا؟ قيل نعم وقيل لا.

٧٨- وبالقِياسِ مُطْلَقًا ذانِ كَا خُصِّصَ مَنْطُوقٌ بِا قَدْ فُهِا حَدِّ وَالتقريرُ
 ٧٩- وفعلُ خَيرِ الخَلْقِ والتقريرُ
 قد خَصَّصا كَا هُو المَشْهُورُ

المخصص الرابع من المخصصات المنفصلة: القياس وذلك كتخصيص قوله تعالى ﴿فَعَلَيْهِنَ قوله تعالى ﴿فَعَلَيْهِنَ قوله تعالى ﴿فَعَلَيْهِنَ فَوَله تعالى ﴿فَعَلَيْهِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ ثم يُقاس على الأمة العبد فيكون قوله تعالى ﴿وَالنَّانِي ﴾ مخصوصًا بالعبد لقياسِه على الأمة، وقوله (ذان) أي الكتاب والسنة.

المخصص الخامس: المفهوم سواء كان مفهوم موافقة كتخصيص خبر أبي داود: «لَيُّ الواجدِ يُحِلُّ عرضه وعقوبته» أي حبسَه بمفهوم قوله تعالى ﴿فَلَا تَقُلُ لَمُّمَا أُفِّ ﴾ فلا يحل للولد حبسُ والده بدينه عليه، قال الشيخ زكريا وهو ما نُقِلَ عن المعظم وصححه النووي، ونحو ما إذا قال رجل «من دخل داري فاضربه» ثم قال «إن دخل زيد فلا تقل له أف»، أو مفهوم مخالفة كتخصيص فاضربه» ثم قال «إن دخل زيد فلا تقل له أف»، أو مفهوم مخالفة كتخصيص خبر ابن ماجه «الماء طهور لا ينجسه شيء» الشامل عمومُه للكثير والقليل بمفهوم خبر ابن ماجه «إذا بلغ الماء القلتين لم يحمل خبثا» فإن مفهومه أن الماء إذا لم يبلغ القلتين يحمِلُ الخبث ولا يدفعُه.

وذكر الناظم هنا من المخصصات الفعل والتقرير وهما يرجعان إلى السنة المار ذكرها في المخصص الأول، أما التخصيص بالفعل فمُثِّل له بنهي النبي عن الصلاة بعد العصر شم صلى ركعتين بعد العصر ولكن لها سبب فحصل التخصيص كما قال البرماوي، وأما التخصيص بالتقرير فكأن يطلِّع النبي على عادة اطردت في زمانه مخالفة لدليل عام فيقرَّهم عليها فيكون تقريره لهم عليها مخصصا للفظ العام.

٨٠ ولا يُخَـصُّ الحُكمُ مَهْا وَرَدا بسَـبَبٍ خُـصَّ ولا إنْ أفـرِدا
 ٨١ فَـرْدًا كشاةٍ لا يَخُـصُ «أيَّـا جِلْدٍ» على ما صحَّحُوهُ فيها

بعدما أنهى الناظم رحمه الله بيان المخصصات شرع في بيان ما لا يعد مخصصا فذكر نوعين:

أحدهما: لا يُخصَّص اللفظ العام بالسبب الخاص كحديث الترمذي وغيره عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قيل يا رسول الله أنتوضاً من بئر بُضاعة وهي بئر يلقى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن؟ فقال "إن الماء طهور لا ينجسه شيء» فيحمل الماء على عمومه ولا يخص بماء بضاعة، وكحديث "من سن في الإسلام سنة حسنة» فيحمل على عمومه ولا يخص بالتصدق.

ثانيهما: لا يخصص اللفظ العام بذكر لفظ من أفراده معه كحديث الترمذي «أيما إهابٍ دبغ فقد طهَر» مع حديث الدارقطني أنه على قال في شاة ميمونة «هلّا أخذتم إهابها فانتفعتم به» فقيل إنها ميتة فقال عليه الصلاة والسلام «دباغتها طهورها» فإن ذلك لا يقتضي تخصيص الخبر الأول بشاة ميمونة دون غيرها، ومثاله حديث بسرة بنت صفوان رضي الله عنها ترفعه «إذا مسً أحدكم ذكره فليتوضأ» رواه ابن ماجه ليس مخصوصا بمنطوق خبر ابن عباس رضي الله عنهما «من أفضى بيده إلى ذكره ليس دونه سِتر فقد

وجب عليه الوضوء» رواه أحمد إذ الإفضاء فرد من أفراد المس وقد ذكر بحكمه فلا يخصص وإنما هو مخصوص بمفهوم خبره رضى الله عنه.

#### المجمل والمبين

| كالقُرْءِ أو ﴿يعفوَ﴾ وهُ و عِندنا | ٨٢- ومُجْمَلُ ما احتاجَ أَنْ يُبَيَّنا |
|-----------------------------------|----------------------------------------|
| حَـيِّزِ واضِحٍ لأمْرٍ مُنْتَـفِ  | ٨٣- للزَّوجِ، والبيانُ إدخالُكَ في     |
|                                   | ٨٤- عنه الوضُوحُ٨                      |

المجمل اصطلاحا: ما لم تتضح دلالته أي ما كان له دلالة لكنها غير واضحة فلا يرد المهمل لأنه لا دلالة له أصلا، ويشمل القول والفعل والمشترك، ويكون الإجمال في المفردات وله أسباب: منها أن يكون اللفظ في الوضع مشتركا بين شيئين أو أكثر كالقرء موضوع للحيض والطهر والشفق موضوع للحمرة والصفرة والبياض، ومنها أن يكون اللفظ صالحا لمتماثلين كالجسم صالح للسماء وللأرض وللعرش فإن كلا منها مركب من جواهر وله طول وعرض وعمق وذلك حقيقة الجسم ولذا استحال وصفه تعالى بالجسمية، ومنها صلاحية اللفظ لأن يكون اسم فاعل واسم مفعول كالمنقاد والمختار، ويكون في المركبات كقوله تعالى ﴿ أُو يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقُدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾ لاحتمال أن يكون الموصول مع صلته هو الزوج وبه قال الشافعي، أو الأبُ المجبِر وبه قال مالك، فعلى القول الأول عفو الزوج أن يكمِّل لها الصداق، وعلى الثاني عفو الأب ترك حقها، ومحل تفصيل ذلك وشروطه يطلب من كتب الفروع، والموصول مع الصلة مركب، ومنها أن يكون موضوعا لجملة معلومة إلا أنه دخلها استثناء مجهول كقوله عز وجل ﴿أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ فإن بهيمة الأنعام معلومة غير أنه قد استثنى منها مجهول وهو قوله ﴿مَا يُتَّلِّي عَلَيَّكُمْ ﴾ فصار المجموع مجملا بما دخله من الاستثناء، ومثله قوله تعالى ﴿وَلَا تَقَـٰنُكُواْ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ فإنه لما كان الحق مجملا صار ما نهي عنه من القتل مجملا. قال الشيخ أبو إسحاق: وفي هذا المعنى العمومُ إذا علم أنه مخصوص ولم يعلم ما خُصٌ منه فهذا أيضا مجمل لأنه لا يمكن العمل به قبل معرفة ما خصّ.

والبيان يطلق بمعنى التبيين الذي هو فعل المبيّن وعليه حد الناظم وهو إخراج الشيء من حيز الإشكال أي صفة الإشكال إلى حيز التجلي أي بجعله ظاهرا وواضحا، ويطلق على ما حصل به التبيين وهو الدليل وبه حده الشيخ أبو إسحاق حيث قال في لمعه «اعلم أن البيان هو الدليل الذي يُتوصل بصحيح النظر فيه إلى ما هو دليل عليه»، وما كان مبيّنا ابتداء لا يسمى بيانا في الاصطلاح كما نبه عليه ابن السبكي لأن البيان الذي هو فعل المبيّن إنما يكون لما ليس واضحا.

# ٨٤ - .... وهُ و لمَّا يَجِبِ مِن قَبلِ وَقْت فِعلِهِ في الأَصْوَبِ

اعلم أن البيان يجوز تأخيره عن وقت الخطاب إلى وقت الفعل فلا يجب البيان قبل وقت الفعل سواء كان المبيَّن له ظاهر كعام تبيّن تخصيصه ومطلق تبيّن تقييده أم كان مجملا كمشترك تبيّن أحدُ معنييه، واحتَج لذلك الكوراني بقوله تعالى ﴿فَأَنَّ لِلّهِ خُهُكُمُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّبِي ﴾ فإنّ قوله ﴿وَلِذِى ٱلْقُرَبِي ﴾ فإنّ قوله ﴿وَلِذِى ٱلْقُرَبِي الله بقوله تعالى ﴿فَأَنَّ لِلّهِ خُهُكُمُ وَلِلرِّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرَبِي ﴾ فإنّ قوله ﴿وَلِذِى ٱلْقُرَبِي عام في جميع الأقارب ثمّ بئين بأن المراد به بنو هاشم وبنو المطلب دون بني نوفل وبني عبد شمس ولم يقع بيان ذلك حال الخطاب إذ لو وقع لنُقل. وقال الكوراني لنا أيضا ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوٰةَ ﴾ إذ الصلاة بيّن جبريل حقيقتَها وكيفيتها للنبي على شمو بيّن للناس تدريجا، وكذلك الزكاة اهـ. قال السيوطي ومن أدلة الوقوع قوله تعالى ﴿ وَأَعَلَمُواۤ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ قال السيوطي ومن أدلة الوقوع قوله تعالى ﴿ وَأَعَلَمُواۤ أَنَمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ والله يقتل له عام فيما يُغنَم مخصوص بحديث الصحيحين «من قتل قتيلاله عليه بينة فله سلّبه » وهو متأخر عن نزول الآية فإنها نزلت في غزوة بدر

والحديث ورد بعدها في غزوة حُنين.

قوله «لما» بمعنى لم وما زائدة.

٨٥ - وواضحٌ ولو بغيرِهِ هُوا مُبَيَّنٌ إذْ لإفادَةٍ حَوى

بعدما بين الناظم المجمل والبيان شرع في بيان المبيّن وهو عكس المجمل أي الواضح المعنى سواء استقل بنفسه وهو المبين ابتداء كالنص والظاهر كقوله تعالى ﴿وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ أم لا بل توقف فهم المعنى منه على غيره وهو المبين بعد إجماله نحو قوله تعالى ﴿بَقَرَةٌ صَفْرَاءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ بعد قوله ﴿أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةٌ ﴾.

وقوله «إذ لإفادة حوى» أي سمي مبينا بفتح الياء لأنه حوى الإفادة بمعناه.



#### النص والظاهر والمؤول

٨٦ النَّصُ ما تأوِيْلُهُ ما احْتُمِلا أو هُـوَ ما تأويلُـهُ أَنْ يَنْـزِلا
 ٨٧ وعندَ أهلِ الفقهِ ما ذَلَ على حُكْمٍ فذا نصَّ ولو مُؤوَّلا

النص عند الأصوليين عُبر عنه بعبارتين مؤداهما واحد وهو ما لم يحتمل التأويل بأن كانت دلالته قطعية كزيد في قولك رأيت زيدا أو هو ما تأويله نزوله أي بمجرد نزوله يفهم معناه ولا يحتاج إلى شيء ءاخر كقوله تعالى ﴿فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ ﴾.

وأما عند الفقهاء فالنص هو ما دل على الحكم من كتاب أو سنة وإن قبل التأويل كقوله تعالى ﴿أَوْ لَكُمْسُنُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ فهي نص في مسألة النقض بلمس بشرة الأجنبية التي تشتهى بل يسمى عندهم نصا ولو كان مؤولا كقوله تعالى ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ بَهَا ثُمُ خَلِدًا فِيها ﴾ فهي نص في حرمة القتل وأنه من الكبائر وإن كان النص مؤولا بأنه لا يخلد في النار أبدا.

٨٨ وظاهِر مُحْتَمِلٌ لأَكْشَرا مِن واحِدٍ في البَعْضِ كَانَ أَظْهَرا
 ٨٨ وَهْ وَ على الْخَفِيِ مَهْ الْحُمْلِ مُوقُولٌ كأيْدِ رَبِّنا العَلِيٰ
 ٨٨ وَهْ وَ على الْخَفِيِ مَهْ الْحُمْلِ مُوقُولٌ كأيْدِ رَبِّنا العَلِيٰ

الظاهر ما دل على معنى مع احتماله غيرَه احتمالاً مرجوحاً فكانت دلالته ظنية لا قطعية كالأسد دلالته على الحيوان المعروف أرجح من دلالته على الرجل الشجاع لأن دلالته على السبع حقيقية وعلى الرجل الشجاع مجازية فيكون ظاهرا في المعنى الأول فإذا أطلق اللفظ الظاهر في الشرع وجب حمله على المعنى الراجح ولا يجوز حمله على غيره إلا لدليل عقلي قاطع أو نقلي ثابت ويسمى حينئذ مؤولا وظاهرا بالدليل، فيظهر لك أن التأويل هو حمل الظاهر على المعنى المحتمل المرجوح أصالة، وهذا الحد يشمل التأويل

الصحيح وغيره وهو ثلاثة أنواع:

صحيح: وهو الحمل على المرجوح لدليل كقوله تعالى ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَلَيْنَهَا بِأَيْدِ ﴾ أي بقوة لقيام الدليل العقلي القاطع على استحالة الجارحة في حقه تعالى وكتأويل قوله تعالى ﴿ الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾ بالقهر ونحوه مما يليق بالله تعالى لقيام الدليل العقلي القاطع على استحالة الجلوس والجسمية في حقه تعالى ولقوله تعالى ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الْمَعْنَ عُ ﴾ فيهما.

فاسد: وهو الحمل على المرجوح لما يظن دليلا أي لشبهة ومثل له أئمتنا الشافعية بحمل اللمس في قوله تعالى ﴿أَوْ لَكُمْسَنُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾ على الجماع دون الملامسة.

لعب: وهو الحمل على المرجوح للهوى فهو ليس بتأويل حقيقة بل هو تلاعب وتحريف كتأويل «ليجدوا ريحها» رواه ابن حبان بلام العاقبة دون التعليلية وكتأويل أولية الماء بالنسبية للقول بأولية النور المحمدي، وكتأويل فوق العرش في خبر: «لما خلق الله الخلق كتب في كتابه يكتبه على نفسه وهو مرفوع فوق العرش» بتحت العرش رواه ابن حبان.



#### النسخ

٩٠ النَّسْخُ رَفْعُ الحُكْمِ شَرْعِيًّا على ما اختِيْرَ بالخِطابِ حَيْثُ انفَصَلا
 ٩١ أو هُو تَبْيِيْنُ انتِها الأَمَدِ لذلكَ الحُكْمِ ولم يُعْتَمَدِ
 ٩٢ أذ جازَ للفِعْلِ وإنْ لَمْ يُمْكِنِ كأنْ أتى قَبْلَ دُخُولِ زَمَنِ
 ٩٢ مُعَيَّرٍ لهُ على الصَّحِيْح كقِصَّةِ الخليْلِ والذَّبِيْح

النسخ لغة: الإزالة، يقال نسخت الشمس الظل إذا أزالته، واختلف في تعريفه اصطلاحا على قولين الأول: رفع الحكم الثابت بخطاب متقدّم بخطاب متأخر على وجه لولاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه، ونعني برفع الحكم رفع تعلُّقِه بفعل المكلف وإلا فالحكم أزلي لا يوصف بالرفع، وقولنا «رفع الحكم» جنس يشمل النسخ وغيره.

وقولنا «الثابتِ بخطاب متقدم» فصل يخرج به رفعُ الحكمِ الثابتِ بالبراءة الأصلية أي عدمُ التكليف بشيء فإنه ليس بنسخ إذ لو كان نسخا كانت الشريعة كلها نسخا فإن الفرائض كلها كالصلاة والصوم والحج رفع للبراءة الأصلية.

وقولنا «بخطاب متأخر» فصل ثان يخرج به رفع الحكم بالجنون والغفلة والموت بل هو لزوال التكليف.

وقولنا «على وجه لولاه لكان ثابتا» فصل ثالث يخرج به ما لو كان الخطاب الأول مغيّا بغاية أو معلَّلا بمعنى وصرح الخطاب الثاني ببلوغ الغاية أو زوال المعنى فإن ذلك لا يكون نسخا له لأنه لو لم يرد الخطاب الثاني الدال على المعنى فإن ذلك لا يكون نسخا له لأنه لو لم يرد الخطاب الثاني الدال على ذلك لم يكن الحكم ثابتا لبلوغ الغاية وزوال المعنى مثاله قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكِّر اللّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعُ ذَلِكُمْ إِن كُنتُمْ إِن كُنتُمْ قَعْلَمُونَ اللّه فتحريم البيع مغيّا بانقضاء الجمعة فلا يقال إن قوله تعالى ﴿ فَإِذَا قُضِيبَ ٱلصَّلَوٰةُ فَانتَشِرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ يقال إن قوله تعالى ﴿ فَإِذَا قُضِيبَ ٱلصَّلَوٰةُ فَانتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ

وَاذَكُرُواْ اللّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ نُفَلِحُونَ ﴿ اللّهِ نَاسِخِ للأول بل هو مبين لغاية التحريم، ومثال المعنى قوله تعالى ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ اللّهِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ فتحريم الصيد معلل بمعنى وهو الإحرام فلا يقال إن قوله تعالى ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصَطَادُوا ﴾ ناسخ للأول بل هو مبين لمعنى التحريم وهو الإحرام وقد زال.

وقولنا «مع تراخیه عنه» فصل رابع یخرج به ما کان متصلا بالخطاب من صفة أو شرط أو استثناء فإن ذلك تخصیص كما تقدم ولیس نسخا.

وهذا التعريف للنسخ هو الراجح واختاره ابن السبكي تبعا للباقلاني والشيخ أبي إسحاق والآمدي وابن الحاجب وغيرهم وقيل هو تبيين انتهاء الأمد للحكم الشرعي المتقدم واختاره الأستاذ أبو إسحاق وتبعه البيضاوي وهو قول المعتزلة أيضا ومعناه أن الخطاب الأول له غاية في علم الله تعالى فانتهى عندها لذاته ثم حصل بعده حكم ءاخر.

ومما ينبني عليه مسألة جواز نسخ الفعل قبل التمكن فعلى التفسير الأول جائز وهو الراجح وعلى الثاني لم يجز وذلك كقصة سيدنا إبراهيم مع ولده إسماعيل عليهما السلام ثم نسخ ذبحه قبل التمكن منه بقوله تعالى ﴿ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴾ واحتمال كون النسخ فيه بعد التمكن خلاف الظاهر من حال الأنبياء في امتثال الأمر من المبادرة إلى فعل المأمور به وإن موسعا، وقيل باشر بالفعل ولكن السكين لم تقطع.

٩٤ وجازَ دُوْنَ بَدَلٍ وإنْ مَنَعْ الشافعيُّ أَنْ يَكُونَ ذا وَقَعْ
 ٩٥ كيابهِ فقد يَكُونُ مِثلَهُ وذا كنَسْخ قِبْلَةٍ بقِبْلَهُ

٩٦ وربَّا يكونُ مِنهُ أَسْهَلا كعِدَّةٍ بعِدَّةٍ، وأَثْقَلا

٩٧ كالنَّسْخِ للتخيِيْرِ بَيْنَ الفِدْيَةِ والصَّوْمِ بالصَّومِ الذي في الية

للنسخ صورتان إما أن يكون إلى بدل وسيأتي وإما أن يكون إلى غير بدل

خلافا لبعض المعتزلة، وعلى جوازه اختلف في وقوعه فنقل عن الشافعي رضي الله عنه أنه لم يقع واختاره ابن السبكي والأنصاري وذهب الشيخ أبو إسحاق إلى وقوعه ومثّل له بنسخ التربص حولا في عدة الوفاة إلى أربعة أشهر وعشر فما زاد على أربعة أشهر وعشر قد نسخ إلى غير بدل، ومثًل غيره بوجوب نقديم الصدقة بين يدي مناجاته على فإنه نسخ إلى غير بدل، وقال الكوراني الحقُّ أن الخلف لفظيّ؛ إذ القائلون بالنسخ بلا بدل لم يريدوا أنه إذا نسخ ولم يأت من الشارع نص يدل على حكم ءاخر يبقى فعل المكلف خاليًا عن أحد الأحكام الخمسة، بل أرادوا أن النسخ يقع على وجهين إما أن يثبت بنص من الشارع بدلُه، كما في نسخ العدة بالحول به أربعة أشهر وعشرًا ، وإما أن ينسخ الحكم المستفاد من النص ويرجع الأمر إلى ما كان عليه قبلَ ورود ذلك النص من حكم شرعي إلى حكم ءاخر شرعي وهذا متفق عليه. انتهى مختصَرا.

وأما النسخ إلى بدل فهو على ثلاث حالات لأنه إما أن ينسخ إلى أخف منه كنسخ وجوب الاعتداد حولا كاملا الثابت بقوله تعالى ﴿مَّتَنْعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ بقوله تعالى ﴿مَّتَنْعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ بقوله تعالى ﴿مَتَنْعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ بقوله تعالى ﴿مَتَنْعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ بقوله تعالى العشرين من المسلمين مائتين من الكفار ومصابرة المائة للألف بقوله تعالى ﴿فَإِن يَكُن مِّنَكُمْ أَلْفٌ يَعُلِبُوا مُأْتَدُنِ ﴾.

وإما إلى بدل مساوٍ كنسخ استقبال بيت المقدس باستقبال الكعبة.

وإما إلى بدل أثقل كنسخ التخيير بين الفدية والصوم لرمضان الثابت في قوله تعالى ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدُيةٌ ﴾ بتعين الصوم الثابت بقوله تعالى ﴿فَعَلَى ٱللَّهُ وَلَيْصُمْهُ ﴾.

٩٨ - وتارةً يُنسَخُ حكم مع بقا تلاوةٍ يُؤخَذُ مما سَبَقا

# ٩٩- والعكسُ كالرَّجْم وقدْ يأتي على كِلَيْهِم كَ كَانَ فيما أَنْزَلا»

بعدما قسم النسخ من حيث الحكم الثابت بعد النسخ شرع في تقسيمه من حيث المنسوخ وهو أن النسخ على ثلاث حالات لأنه إما أن ينسخ التلاوة دون الحكم ومنه ما رواه الشافعي عن سعيد بن المسيب عن عمر رضي الله عنه أنه قال إياكم أن تهلكوا عن ءاية الرجم أو يقول قائل لا نجدُ حدَّين في كتاب الله فلقد رجم رسول الله والذي نفسي بيده لولا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله لأثبتها «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبتة» فإنا قد قرأناها اهوفي الصحيحين نحوه، والمراد بالشيخ والشيخة المحصنان وحدُّهما إذا زنيا الرجم بالإجماع فاللفظ مرتفع والحكم باق لأمره والمره المحصن رواه الشيخان.

وإما أن ينسخ الحكم دون التلاوة ومنه قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمُ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ فإنه نسخ بقوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوفَّوْنَ مِنكُم وَيَذَرُونَ أَزْوَجَهِم مَّتَكًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ فإنه نسخ بقوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوفَّوْنَ مِنكُم وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَربَّضَنَ بِأَنفُسِهِنَ آرَبَعَة أَشَهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ وقد مرت هذه الآية في المسألة المتقدمة وهو ما أشار إليه الناظم بقوله «يؤخذ مما سبقا».

وإما أن ينسخا معا ومنه ما رواه مسلم عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت «كان فيما أنزل عشر رضعات معلومات يحرمن» فنسخ رسمه من القرءان فما عاد يتلى على أنه قرءان ونسخ حكمه فتثبت الحرمة عندنا بخمس رضعات، وقول الناظم «فيما أنزلا» بالبناء للفاعل أي فيما أنزل الله.

١٠٠- وجازَ نسْخُ خَبَرٍ مُسْتَقْبَلِ قيلَ وماضٍ وهْوَ لَيْسَ بالجَلِيْ

ذكر الناظم في هذا البيت مسألة نسخ الخبر والصحيح فيها خلاف ما ذهب إليه وهو أن النسخ يمتنع في الخبر سواء كان عن مستقبل أو عن ماض لأنه في الأول يوهم الكذب وفي الثاني يقتضيه، وأما ما ذهب إليه الناظم وهو جواز النسخ في الخبر إذا كان عن المستقبل وكان مما يقبل التغير فمراده لا في نحو أن يقول النبي على «يوجد في الآخرة عذاب» ثم يقول «لا يوجد» فإن هذا مما يقتضي الكذب كما لا يخفى ولكن مراده أن يقال مثلا «لأعاقبن الزاني أبدا» ثم يقال «أردت سنة واحدة» فإن النسخ إخراج بعض الزمان ولا يعنون بالنسخ إلا هذا وهو مبني على تعريف النسخ بأنه بيان لا رفع فإذا أخبر الله سبحانه عن ثبوت شريعة فيجوز أن يخبر بعدها فيقول «أردت ثبوتها بإخباري الأول إلى هذا الوقت ولم أرد أولا إلا ذلك» وهذا لا يفضي إلى تجويز خلف ولا وقوع خبر بخلاف مخبر، وأجيب بأن نسخه يوهم الكذب إذ المتبادر منه إلى الفهم ليس إلا استيعاب المدة المخبر بها وإيهام الكذب قبيح، وأما من عرف النسخ بأنه رفع فلا يجوّز ذلك، ويقرب مما نحن فيه العفو عن بعض الفاسقين فإنه ليس خلفا في الوعيد بل هو في الحقيقة من قبيل تخصيص العموم وهو يدخل في الأخبار كما نبه عليه الزركشي. وأما القول بجواز نسخ الخبر الماضي فمردود لا حاجة للخوض فيه.

١٠١ - وتُنْسَخُ السُنَةُ بالكِتابِ وهْيَ كَهُوْ، وَجازَ في الصَّوابِ
 ١٠٢ - أن يَنْسَخَ الآحادُ ما تَواتَرا ولو لِقُرْءانٍ ولكِنْ ما جَرى

بعدما فرغ الناظم من بيان النسخ وصورِه شرع في بيان الناسخ والمنسوخ وهاك بيانهما:

- ١ نسخ السنة بالكتاب وذلك كنسخ استقبال بيت المقدس الثابت بالسنة الفعلية بقوله تعالى ﴿فُولِ وَجُهَاكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾.
- ٢- نسخ الكتاب بالسنة ولو احادا على ما اختاره القاضي وغيره كنسخ قوله تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيّةُ لِلُولِلدَيْنِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَركَ خَيْرًا ٱلْوَصِيّةُ لِلُولِلدَيْنِ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَركَ خَيْرًا ٱلْوَصِيّةُ لِلُولِلدَيْنِ وَاللّهُ عَلَيْكُم إِذَا وصية لوارث الرواه ابن ماجه، وقال الزركشي وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ بقوله عليه الزركشي

إن الجمهور على أنه لم يقع نسخ الكتاب بالآحاد، والحديث المذكور أجاب عنه المحلي بأنا لا نسلم عدم تواتره للمجتهدين الحاكمين بالنسخ لقربهم من زمان النبي علية.

۳- نسخ السنة ولو متواترة بالسنة ولو ءاحادا كحديث «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها» رواه ابن ماجه.

٤ - نسخ الكتاب بالكتاب كما تقدم في ءايتي عدة الوفاة.

١٠٣ وامنعُهُ للإجماعِ والقِياسِ على خلافٍ شاعَ بَيْنَ النَّاسِ
 ١٠٤ ونَسْخَ فَحُوى مَعْ بَقَاءِ الأَصْلِ كالعَكْسِ في الصحيح عندَ الجُلِّ

اعلم أن الإجماع إنما ينعقد بعد وفاة محمد والنسخ إنما يكون في حياته ولا نسخ بعد وفاته وإذا علم هذا علم أنه يمتنع نسخ الإجماع، وكذلك لا يجوز نسخ الإجماع بالإجماع وإلا لكان أحد الإجماعين خطأ فإن كان الأول فغير منسوخ أو الثاني فغير ناسخ، وكذلك لا يجوز نسخه بالقياس لأنه لا ينعقد على خلاف الإجماع.

وأما نسخ القياس فاختلف فيه على أقوال أرجحها أنه إن كان موجودا في زمنه على جاز نسخه بالنص أو بقياس جلي وهو ما اختاره الناظم في شرحه، مثال الأول أن يرد نصّ في زمن النبي عليه الأرز ثم يرد نص بإباحة الربا في الأرز، ومثال الثاني أن يرد نص في زمن النبي بتحريم الربا بالذرة فيقاس عليه الأرز ثم يرد نص بإباحة الربا في البرّ فيكون بتحريم الربا بالذرة فيقاس عليه الأرز ثم يرد نص بإباحة الربا في البرّ فيكون الحكم الثابت للأرز بقياسه على البر ناسخا للحكم الثابت له بقياسه على الذرة لأنّ قياس الأرز على البر أجلى من قياسه على الذرة.

وأما نسخ الفحوى وهو مفهوم الموافقة وأراد به هنا ما يشمل الأولى والمساوي فيجوز نسخه مع أصله أي المنطوق اتفاقا واختلفوا في جواز نسخ

### أحدهما دون الآخر وتحت ذلك أربع صور:

- 1- الأولى: نسخ الفحوى مع التعرض لبقاء الأصل كما لو قيل «رفعتُ تحريم كل إيذاء للوالدين غير التأفيف» فنقل السمعاني جواز ذلك عن أكثر المتكلمين ومنْعَه عن أكثر الفقهاء، ويدلّ للجواز أن الأصل والفحوى معنيان متغايران فيجوز نسخ أحدهما وإبقاء الآخر.
- ٢- والثانية: نسخ الأصل مع التعرض لبقاء الفحوى كما لو قيل «رفعت تحريم التأفيف دون بقية أنواع الإيذاء» فهو جائز أيضا؛ لأنه لا يلزم من إباحة الخفيف إباحة الشديد.
- ٣- ٤) والثالثة والرابعة: نسخ الفحوى من غير تعرض لبقاء الأصل أو رفعِه ونسخُ الأصل من غير تعرض لبقاء الفحوى أو رفع حكمها، فهذان قد ذهب الأكثر فيهما إلى الامتناع؛ بناءً على أن نسخ كل منهما يستلزم نسخ الآخر لأن الفحوى لازم للأصل وتابع له ورفع اللازم يستلزم رفع الملزوم ورفع المتبوع يستلزم رفع التابع.

## طريق العلم بالنسخ

- ١٠٥ طريقُ عِلْمِ النَّسْخِ بِالنَّصِ كَمَا «كنتُ نهيتُكم» كنا لو عُلِما
   ١٠٦ تأخُّرُ الناسِخِ إمَّما أُجْمِعا عليهِ أَوْ راوٍ لسَبْقٍ ادَّعى
   يعرف الناسخ من المنسوخ بوجوه:
- 1 النص: كأن يقول النبي على هذا ناسخ لذاك أو هذا بعد ذاك أو ما في معنى ذلك كقوله على «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها» رواه ابن ماجه.
- ٢- الإجماع: أي أن تجمع الأمة على أن هذا ناسخ لذاك كإجماع الأمة على نسخ وجوب الزكاة لسائر الحقوق المالية ذكره السمعاني.

٣- قول الراوي هذا متأخر عن ذاك: كقول جابر رضي الله عنه كان ءاخرُ الأمرين من رسول الله عنه الوضوء مما مست النار، قال البرماوي: وفي معنى ذلك قولُ الراوي هذا سابق على هذا أو هذه الآية نزلت قبل تلك الآية أو كان كذا في سنة كذا والآخَرُ في سنة كذا.

١٠٧ - وحيثُ «ذا النَّاسِخُ» قالَ قُبِلا فإنْ يَقُلْ «ذا ناسِخٌ هذا» فلا

ذكر الناظم في هذا البيت مسألتين متقاربتين صورةً مختلفتين معنى أولاهما أن يُعلم أن هذا الحكم منسوخ ولا يعلم ناسخه فيقول الراوي هذا هو الناسخ قُبل منه ذلك لضعف احتمال كونه عن اجتهاد حينئذ، وثانيتهما أن يقول الراوي هذا ناسخ لهذا مع عدم حكاية ذلك عن رسول الله على فلا يقبل منه وذلك لأنه قد يكون قضى بكونه ناسخا باجتهاده وغيره قد يخالفه في ذلك الاجتهاد.

وبذلك يكون قد تم الكتاب الأول وهو مباحث الأقوال في الكتاب والسنة وهذا أوان الشروع في الكتاب الثاني والحمد لله رب العالمين.



## الكتاب الثاني في السنة

#### مباحث السنة

١٠٨ - وحُجَّةٌ قولُ النبيِّ المُرْسَلِ .....

السنة تطلق على مقابل الفرض وليس مرادا هنا، وتطلق على ما صدر منه ولا ليس بالإعجاز وفعلا ومنه التقرير لأنه كف عن الإنكار والكف فعل ومنه الهم وهو فعل قلبي، وبدأ الناظم بالكلام عن القول فقوله على حجة من حجج الشرع سواء نقل إليناءاحادا أم متواترا قال تعالى ﴿وَمَا ءَائنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ثُوهُ وَمَانَهَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُواْ ﴾ وقد تواتر عندنا تواترا معنويا لا يمكن دفعه أن الرسول على كان يكتفي بالواحد في التبليغ عنه وأن الصحابة رضوان الله عليهم قد أجمعوا على قبول خبر الواحد وابتناء العمل عليه، وقد عقد إمامنا الشافعي رضى الله عنه في رسالته كتابا خاصا بذلك بسَطَ الكلام فيه بسطا شافيا.

وفِعْلَـهُ على اخْتِصاصِ فاحْمِـل

كفَرْض وِتْر، ومَتى تَجَرَدا

الوَقْفُ مِنْ أَرْبَعَةٍ أَقْوالِ

ولَيْسَ قُرْبَةً وبالدَّلِيْلِ لَهُ

ليسَ لنا في نحو هذا أُسْوَهُ

على الأصَحّ كالدُّخُولِ مِن كَدا

١٠٩- في قُـرَبٍ حَيْثُ دَلِيْلٌ وَرَدا

١١٠- عَنْهُ فَمُخْتارُ أَبِي المَعالِي

١١١- واحْمِلْ على إباحةٍ ما فَعَلَهُ

١١٢ - فَقَطُّ كالعَقْدِ بِخَمْسٍ نِسْوَهُ

١١٣ - والمُمِلْ على الشَّرْعِيِّ ما تَرَدَّدا

اعلم أن أفعال النبي رسي الله على وجوه:

1 – أحدها: أن يكون قربة ودل الدليل على الاختصاص فيحمل على ما دل عليه الدليل ويخص به كفرض الوتر والضحى والأضحية ولا تشاركه فيه أمته أي لسنا متعبدين به على الوجه الذي تعبد هو به وإلا فقد نتعبد

به نحن على وجه ءاخر كالضحى فإنه قد تعبد به على وجه الوجوب وتعبدنا به على وجه الندب.

۲- ثانیها: أن یکون قربة ولم یدل الدلیل علی الاختصاص فهو شرع في
 حقنا کما هو شرع في حقه ﷺ وهو علی قسمین:

١ - إما أن تجهل الصفة التي وقع عليها الفعل فاختلفوا فيه على أربعة أقوال: أولها الوجوب وبه قال ابن سريج وابن خَيران والإصطخري وهو ما اختاره الشيخ زكريا وصححه البرماوي، قال الشيخ أبو إسحاق: «وهو مذهب مالك وأكثر أهل العراق» أي من الحنفية، وعللوه بأمور منها الاحتياط أي لأن الفعل إن حمل على الوجوب فلا يخرج عن عهدته إلا بالإتيان به بخلاف ما إذا حمل على الندب أو الإباحة فقد لا يفعل ويكون في نفس الأمر واجبا فيفوت الاحتياط. وثانيها الندب وبه قال القفال الشاشي الكبير وقال الولى العراقي: «وهو المحكى عن الشافعي». وعللوه بأننا قد أمرنا بالتأسى بالنبي عَلَيْ وأدنى مراتب الطلب الندب؛ إذ ما زاد عليه وهو الوجوب مشكوك فيه والأصل عدمه. وثالثها الإباحة وبه قال إمام الحرمين في البرهان، وهو الراجح عند الحنابلة ومحكى عن مالك، واحتج القائل به بأن الأصل عدم الوجوب والندب لما فيهما من الرجحان الذي هو على خلاف الأصل فتعين كون الفعل مباحا. ورابعها الوقف فلا يحمل على الوجوب ولا الندب ولا الإباحة إلا بدليل وإلى ذلك ذهب أبو بكر الصيرفي وأبو القاسم ابن كجّ، واختاره الآمدي والبيضاوي ونسبه بعضهم لإمام الحرمين أيضا كما فعل الناظم، وقال الشيخ أبو إسحاق: «وهو الأصح، والدليل عليه أن احتمال الفعل للوجوب كاحتماله للندب فوجب التوقف فيه حتى يدلّ الدليل».

٢- وإما أن تُعلَمَ صفته من وجوب أو ندب فالأصح أن ذلك يكون شرعا لنا

فيكون واجبا أو مندوبا في حقنا لقوله تعالى: ﴿ لَّقَدُّ كَانَ لَّكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ وقوله ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾. ويدل له أيضا أن النبيّ عَلَيْ كان يبين الأحكام بفِعله فمِن ذلك ما رواه الإمام أحمد وابن ماجه عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت ذُكر لرسول الله عَلَيْهُ أَن ناسًا يكرَهون أَن يَستقبلوا القبلة بفروجهم أي في المُعدّ فقال: «أُوقَدْ فعلوها حَوِّلُوا مَقْعَدتى قِبَلَ القِبلة» وإنما فعل ذلك عَلَيْهُ ليبين جوازه ويزيل اعتقادهم، ومن ذلك نكاحُه لمطلَّقةِ زيد بن حارثة ليبين للناس انتفاء أحكام الابن عن المَّتبني، وأمرُه عَلَيْ أم سلمة رضى الله عنها أن تقول للسائل عن قُبلة الصائم بأن النبي كان يفعل ذلك. قال الشيخ أبو إسحاق: «ولأن الصحابة كانوا يرجعون في ما أشكل عليهم إلى أفعاله فيقتدون به فيها فدلٌ على أنه شرع في حقّ الجميع». هذا وعِلْمُ صفة فِعْله عَلَيْ يكون: إما بنص صريح كأن يقول «هذا الفعل واجبُّ» أو «مندوب» ولم يقل «عليَّ»، أو بأن يُسوِّيَ بينه وبين فعل ءاخر معلوم الصفة فيقول «إنه مِثله» أو «مساوله» أو نحوَ ذلك. وإمَّا أن يكون بقرينة تُبَين صفةً منهما: فأمَّا الوجوب: فمن علاماته أن يكون ممنوعًا لو لم يجب كالختان، وقَطْع اليد في حد السرقة، وأمَّا الندب: فكقصد القُربة مجرّدًا عن دليل وجوبٍ وقرينتِه، والدالُّ على قصد القربة كثير كالصلاة والصوم والقراءة ونحوها من التطوُّعات.

٣- ثالثها: أن يكون الفعل للعادة والجبلة المحضة كالقيام والقعود والأكل والشرب فيحمل على الإباحة قال الإسنوي «بلا نزاع»، وقال الولي العراقي: «لكن حكى القرافي في «التنقيح» قولا بأنه للندب». وقال السيوطي في شرح الكوكب: «وعندي أنه لا منافاة بين القولين لأن الحكم أنه للإباحة فإن فعله بنية التأسي أثيب عليه ثوابَ المندوب ولكن لا يخاطب به أولا على أنه مندوب». ويؤيده قول البناني من المالكية: «المراد بندبه أنه

يثاب على قصد التأسي به لا على نفس الفعل الذي الكلام فيه»، ومحل ما ذكر إن لم يدل دليل على الاختصاص وإلا فيحمل عليه كنكاح أكثر من أربع.

الاستراحة في الصلاة ودخول مكة من كداء والخروج من كُدًا، قال للاستراحة في الصلاة ودخول مكة من كداء والخروج من كُدًا، قال البرماوي: «ففيه خلاف مَنْشَؤه تعارُضُ الأصل والظاهر، فإنَّ الأصل عدم التشريع، والظاهر في أفعاله التشريع؛ لأنه مبعوث لبيان الشرعيات». وقال الولي العراقي: «ينبغي أن يتخرج فيه قولان من القولين في تعارض الأصل والظاهر ومقتضى ذلك ترجيح الأصل فيكون كالجِبِلِّيّ لكن كلام أصحابنا في الحج راكبا وجلسة الاستراحة وغيرهما يدل على ترجيح التأسي فيه». ومن ثمّ ذهب الناظم إلى حمله على الشرعي، وقال السيوطي: «وكلام الفقهاء يدل على ترجيحه»، وحكى ابن السبكي في «جمع الجوامع» الخلاف من غير ترجيح، وقال إلكيا والذي عليه الأكثر أنه مباح. وكذا جزم به الماوردي والروياني في كتاب القضاء.



### شرع من قبلنا

١١٤ - وليسَ في الأصَحِّ مَشْرُوعًا لنا ما لمْ يُقَرَّرْ شَرْعُ قَوْمٍ قَبْلَنا

ذكر الناظم في هذا البيت مسألة الاحتجاج بشرع من قبلنا لمناسبة كونها متعلقة بأفعال النبي وأنه هل كان متعبّدا بعد البعثة بشرع غيره أم لا وربما كان الأولى أن يذكرها في الكتاب الخامس المشتمل على الأدلة المختلف فيها، وحاصل المسألة أنه اختلف في شرع من قبلنا هل هو شرع لنا أم لا على أقوال:

القول الأول أن شرع من قبلنا ليس شرعا لنا وحكى هذا القول السمعاني: عن أكثر المتكلمين وجماعة من أصحابنا ومن الحنفية، وهو قول الشيخ أبي إسحاق في اللمع، واختاره الغزالي في ءاخر عمره، وقال السمعاني «إنه المذهب الصحيح»، وقال النووي في زوائده: «والأصح أنه ليس بشرع لنا» وهو ما اختاره الناظم رحمه الله، واستدلوا بأدلة منها قوله تعالى ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَة وَمِنْهَاجًا ﴾ وبأنه عليه الصلاة والسلام صوب معاذا في حكمه باجتهاد نفسه إذا عدم حكم الحادثة في الكتاب والسنة ولو كان متعبدا بحكم التوراة كما تعبد بحكم الكتاب لم يكن له العمل باجتهاد نفسه حتى ينظر في التوراة والإنجيل فلو كان شرعا لنا لذكره أو لم يصوبه، وبأنه لو كان كذلك لوجب أن يرجع في أحكام الحوادث إلى شرع من قبله وأن لا يتوقف إلى نزول الوحي ولكنه لم يفعل إذ لو فعل لاشتهر ولأن عمر رضي الله عنه طالع ورقة من التوراة فغضب عليه وقال: «والذي نفسي بيده (۱) لو أنَّ موسى كانَ حيًا ما وسِعَه إلا أنْ يتَبِعَنى» رواه أحمد.

<sup>(</sup>١) أي أَحلِفُ باللهِ الّذي نَفْسي تحتَ مَشِيئتِه وتصرُّفِه وتدبيره، واللهُ تعالَى مُنزَّهُ عن الجارحةِ والعُضو.

٢- القول الثاني أن شرع من قبلنا شرعٌ لنا اختاره ابن الحاجب المالكي وابن الهمام الحنفي وابن النجار الحنبلي، ونقله السمعاني عن أكثر أصحابنا وعن أكثر الحنفية وطائفة من المتكلمين، وقال ابن القشيري: «هو الذي صار إليه الفقهاء»، وقال سُليم: «إنه قول أكثر أصحابنا»، واختاره الشيخ أبو إسحاق أولا في التبصرة، ومحكى عن محمد بن الحسن، وقال إمام الحرمين: «للشافعي ميل إلى هذا، وبني عليه أصلا من أصوله في كتاب الأطعمة وتابعه معظم أصحابه»، وقال القرطبي: «ذهب إليه معظم أصحابنا». واستدلوا بأدلة منها قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَكَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ﴾ وقوله تعالى ﴿فَبِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ وبأنه عليه كان متعبدا قبل البعثة والأصل بقاء ما كان على ما كان وأنه علي قال: «مَنْ نامَ عَن صلاةٍ أو نسيَها فليصَلِّها إذا ذكرَها» وتلا قوله: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِى ﴾ رواه أبو عوانة في المستخرج والآية مقولة لموسى عليه السلام وسياق هذا الكلام يدل على الاستدلال بها على أن الصلاة تجب عند التذكر وإلا لم يكن لتلاوتها فائدة وذلك دلالة الإيماء ولو لم يكن هو وأمته متعبَّدين بما كان موسى متعبّدا به في دينه لما صح الاستدلال.

٣- القول الثالث الوقف عن القول بواحد منهما كما حكاه ابن القشيري وذلك لقوة الخلاف وتعارض الأدلة وهو ما يشير إليه كلام شيخنا الهرري حيث يقول في تعريف الرسول: «من أوحي إليه بشرع جديد أو بنسخ بعض شرع من قبله» فالأول مبني على أن شرع من قبلنا ليس شرعا لنا والثاني مبني على أن شرع من قبلنا شرع لنا.

تنبيه: نحن إذا قلنا هذه الشريعة ناسخة لتلك معناه ناسخة لما هو منسوب لتلك الشريعة والأصول لا تنسب لواحد بخصوصه بل الكل فيها سواء كما نبه عليه ابن السبكي.

تنبيه ثان: قال ابن السبكي في الإبهاج: «فائدةً: الشرائع المتقدمة ثلاثة أقسام: الأولُ: ما لم نعلمه إلا من كتبهم ونقل أحبارهم الكفار ولا خلاف أن التكليف لا يقع به علينا. والثاني: ما انعقد الإجماع على التكليف به وهو ما علمنا بشرعنا أنه كان شرعا لهم وأمرنا في شرعنا بمثله كقوله تعالى: ﴿ وَكَنِنَا عَلَيْهُمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ وقد قال تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ وقد قال تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَصَاصِ. والثالث: ما ثبت أنه من شرعهم الفَلْي وقام دليل الشرع على القصاص. والثالث: ما ثبت أنه من شرعهم بطريق صحيح نقبله ولم نؤمر به في شريعتنا فهذا هو موضع الخلاف فاضبط ذلك وبالله التوفيق » اهونه على ذلك غيره كالقرافي من المالكية وابن أمير الحاج من الحاج من الحافية.



## الإقرار

١١٥ - وحُجَّةٌ تَقْرِيرُ سَيِّدِ الوَرى ولَو سُكُوتًا فأبِحْ ما قَرَّرا

إن إقراره على مما يحتج به فإنه لا يُقِر على باطل ويدل ذلك على إباحة المقرَّر وذلك كتقريره أبا بكر وعمر رضي الله تعالى عنهما على قولهما بإعطاء سلَب القتيل لقاتله وتقريره خالد بن الوليد على أكل الضبّ، ولو كان تقريره سكوتا كسماعه تفضيل أبي بكر ثم عمر على سائر الصحابة ولم ينكره وكتقريره الأنصاريَّ على قوله «لو أن رجلا وجد مع امرأته رجلا فتكلم جلدتموه، أو قتل قتلتموه، وإن سكت سكت على غيظ».



#### الخبر المتواتر

۱۱۲ - وما رُوِيْ عَنْ عَدَدٍ مُسْتَكُثَرِ يُفِيدُنا العِلْمَ بصِدْقِ الخَبَرِ ١١٦ - دُونَ احتِياجِ نَظَرٍ كما مَضى والوَقْفُ قَوْلُ الآمِدِيْ والمُرْتَضى

مر في المقدمات تعريف الخبر المتواتر وأنه ما يرويه عدد تحيل العادة تواطؤهم على الكذب ووقوعَه منهم اتفاقا من أوله إلى ءاخره ويكون منتهى خبره الحس، ولا يشترط في رواته عدد معين ولا إسلامهم ولا عدالتهم ولا عدم احتواء بلد عليهم، وتقدم أنه مما يفيد العلم ضرورة من غير احتياج إلى نظر، وهو نوعان:

الأول: متواتر لفظا وهو ما اتفق فيه العدد المذكور على اللفظ والمعنى ولا نعني باتفاقهم في اللفظ أن لا يختلفوا بأدنى لفظ وذلك كقوله على «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأني رسول الله» رواه ابن ماجه أو «وأن محمدا رسول الله» رواه البخاري فلا يخرجه هذا الاختلاف عن كونه لفظيا.

الثاني: متواتر معنى وهو ما اتفق العدد المذكور على المعنى الكلي كأحاديث عذاب القبر فإنها بالنظر إلى كل طريق وحده أخبار الحاد وبالنظر إلى أنها تتفق في المعنى الكلي متواترة معنى فقد ورد فيه حديث أبي هريرة مرفوعا «أكثر عذاب القبر من البول» رواه ابن ماجه، وحديث ابن عباس مر النبي على قبرين فقال: «إنهما ليعذبان وما يعذبان من كبير» ثم قال: «بلى أما أحدهما فكان يسعى بالنميمة، وأما أحدهما فكان لا يستتر من بوله» قال: ثم أخذ عودا رطبا فكسره باثنتين ثم غرز كل واحد منهما على قبر ثم قال: «لعله يخفف عنهما ما لم يبسا» رواه البخاري، وحديث «اللهم إنى أعوذ بك من عذاب القبر» رواه البخاري أيضا، وحديث «إنما القبر

روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار» رواه الترمذي، وحديث الملكين وفيه «ثم يضرب بمطرقة من حديد ضربة بين أذنيه فيصيح صيحة يسمعها من يليه إلا الثقلين» رواه البخاري وغيرها فهذه أحاديث عاحاد ولكنها تدل على عذاب القبر ويؤدي هذا إلى القطع بأن النبي أثبت عذاب القبر فتواتره معنوي.

وما ذكر من إفادته العلم ضرورة هو قول الجمهور ويقابله ما اختاره إمام الحرمين أنه نظري لتوقفه على مقدمات حاصلة عند السامع وهي المقدمات المحقّقة لكونه متواترا من كونه خبر جمع وكونهم كثيرين بحيث يمتنع تواطؤهم على الكذب عادةً، وكون مستندهم الحسّ، وليس المراد بكونه نظريا الاحتياجَ إلى نظرٍ عقِبَ سماعه، ومن ثمّ قال المحلي: فلا خلاف في المعنى لأن توقفه على تلك المقدمات لا ينافي كونه ضروريا اه.. والقول الثالث الوقف عن القول بواحد من الضروري والنظري وهو قول الآمدي وعلي بن الحسين المرتضى من الشيعة.



## خبر الآحاد

١١٨ - وخَـبَرُ الآحـادِ لمّـا يُفِدِ ذلكَ مُطْلَقًا عـلى المُعْتَمَـدِ
 ١١٩ - لكـنْ يُفِيدُنا وُجُوبَ العَمَـلِ

خبر الآحاد هو الذي لم ينته إلى رتبة التواتر سواء كان راويه واحدا أو أكثر، واختلف في إفادته العلم على مذاهب:

الأول أنه لا يفيد العلم مطلقا وهو ما عزاه الزركشي للجمهور وابن برهان لأكثر العلماء وهو اختيار الناظم.

الثاني أنه يفيد العلم إذا احتفت به القرائن وهو ما عليه إمام الحرمين والغزالي والآمدي والإمام وابن الحاجب والبيضاوي واختاره الزركشي في البحر والغزالي والآمدي والإمام وابن الصبكي، ولا فرق حينئذ بين كون المخبر عدلا أو فاسقا وذلك للتعويل على القرينة. ومثّل له إمام الحرمين في البرهان بما إذا وجدنا رجلا مرموقا عظيم الشأن معروفا بالمحافظة على رعاية المروءات حاسرا رأسه شاقا جيبه حافيا وهو يصيح بالثُّبور والويل ويذكر أنه أصيب بوالده أو ولده وشُوهِدت الجنازة ورؤي الغسال مشمِّرا يدخل ويخرج، قال: «فهذه القرائن وأمثالها إذا اقترنت بإخباره تضمنت العلم بصدقه مع القطع بأنه لم يطرأ عليه خَبَل وجِنّة».

وقيل غير ذلك.

وعلى كلا القولين يوجب العملَ بمقتضاه وقد تقدم ذلك، ومما يدل عليه حديث «نضّرَ اللهُ امراً سمعَ منّا حديثًا فحفظه حتى يبلّغه غيرَه فربّ حاملِ فقه ليسَ بفقيهٍ» رواه الترمذي حاملِ فقه ليسَ بفقيهٍ» رواه الترمذي وقال «وفي الباب عن عبد الله بن مسعود، ومعاذ بن جبل، وجبير بن مطعم، وأبي الدرداء، وأنسٍ رضي الله عنهم أجمعين» وحديثُ «لا أُلفِينٌ أحدَكم

متكئا على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به أو نَهَيتُ عَنهُ فيقول لا أدري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه» رواه أبو داود وابن ماجه وابن حبان والترمذي وقال «حسن صحيح» والحاكم وقال «صحيح على شرط الشيخين». قال إمامنا الشافعي: «وفي هذا تثبيتُ الخبر عن رسول الله عليه وإعلامُهم أنه لازم لهم وإن لم يجدوا له نصَّ حكم في كتاب الله» وغيرُهما من الأحاديث.



#### المرسل

التَّابِعِيِّ المُرْسَلِ
 معَ احْتِهالِ كَوْنِهِ ما أُسْنِدا وكانَ عَنْ مُؤكِّهٍ تَجَرَّدا

إذا قال التابعي قال رسول الله عند المحدثين فلا يحتج به على الراجح من بينه وبين النبي على الراجح من الأقوال وذلك لاحتمال كون الساقط ضعيفا، فإن علم الساقط وكان ثقة أو عرفنا أنه صحابي فهو حجة ولهذا قبل الشافعي أخبار سعيد بن المسيب المرسلة فقد قيل إنها فتشت فوجدت مسانيد، ومحل ما ذكر إذا لم يعتضد المرسل وإلا فيحتج به كأن يأتي من طريق أخرى مسندة أو مرسلة من غير طريق المرسل الأول أو عضده قول صحابي أو قياس فيحتج به حينئذ.

تنبيه: المرسل عند الأصوليين هو ما لم يتصل فيشمل المنقطع والمعضل والمرسل والمعلق.

- ١٢١ واشْرِطْ عَدالَـةً ولَـو في الظَّاهِـرِ في كُلِّ مَـن رَوى بِـلا تَواتُـرِ يشترط في الراوي إذا كان الخبر غير متواتر شروط منها:
- ١ الإسلام فلا يقبل خبر الكافر ولو علم تحرزه عن الكذب لعدم الوثوق بقوله في الجملة.
  - ٢- والبلوغ فلا يقبل خبر الصبي ولو مميزا.
- ٣- والعدالة وهي هيئة راسخة في النفس تمنع من اقتراف الكبائر وصغائر الخسة كتطفيف تمرة وتمنع مما يخرم المروءة فلا يقبل خبر الفاسق ولا المجهول سواء كان مجهول العدالة باطنا وظاهرا أو باطنا لا ظاهرا على ما اختاره الجمهور خلافا لما ذهب إليه الناظم. وأما المبتدع فإن كُفِّرَ

ببدعته كالمجسِّم والقدَرِيّ لم يقبل وإلا فإن حرم الكذب ولم يكن داعيا لبدعته وسلم من فسق عملى قبل خبره وإلا فلا.

١٢٢ - وقَدِم الجَرْحَ على التَّعدِيْلِ مُخالِفًا مَن قالَ بالتَّفْصِيْلِ

مستند الجرح والتعديل قولُ واحد في الرواية واثنين في الشهادة على الصحيح فيهما، ولا بد من ذكر سبب الجرح للاختلاف فيه دون سبب التعديل على المختار؛ لأن أسبابه كثيرة فيثقل ويشق ذكرها؛ لأن ذلك يحوج المعدِّل إلى أن يقول لم يفعل كذا ولم يرتكب كذا وفعل كذا وكذا فيعدد جميع ما يفسق بفعله أو بتركه وذلك شاق جدا، وأما الجرح فلا يقبل إلا من مبين للسبب لأنه يحصل بأمر واحد ولا يشق ذكره.

ثم إن تمحض تعديل الشخص أو جرحه فظاهر، وإن تعارضا قدم الجرح على التعديل سواء كان عدد الجارح أقل أو أكثر أو مساويا وهو ما أشار إليه الناظم بقوله «مخالفا من قال بالتفصيل» وذلك لأن مع الجارح زيادة علم، فلو اطلع المعدِّل على السبب وعلم توبته منه قدم على الجارح.

١٢٣ - وجازَ بالمَعْنى رِوايَةُ الخبَرْ كما لَدى الأَكْثَرِ مِمَّنْ يُعْتَبَرْ

الأصل في الرواية أن يروى الخبر بلفظه لقوله على: «نضّر الله امراً سمع مقالتي فحفِظها فأدّاها كما سمِعها فرُبَّ حاملِ فقه إلى من هو أفقه منه» رواه البزار. واختلف الناس في جواز الرواية بالمعنى فذهب جمه ور الفقهاء والمتكلمين إلى جوازه لكن بشروط منها:

أن يكون الراوي عارفا بدلالات الألفاظ واختلاف مواقعها لأنه إذا لم يكن كذلك لم يؤمن أن يغير معنى الحديث.

وأن لا يكون متعبدا بلفظه كالتشهد وإلا لم يجز نقل ألفاظه بالمعنى اتفاقا، حكاه إلكيا والغزالي.

ويجوز كذلك حذف بعضه بشرط أن لا يكون الحذف مخلا بالمعنى المقصود كأن يكون غاية أو مستثنى كحديث الصحيحين أنه عن الموق بيع الثمر حتى يزهي وحديث مسلم: «لا تبيعوا الذهب بالذهب ولا الورق بالورق إلا وزنا بوزن مثلا بمثل سواء بسواء» بخلاف ما لا يخل بالمقصود كحديث أبي داود وغيره أنه على قال في البحر: «هو الطهور ماؤه الحلّ ميتته» فيجوز الوقف عند قوله «ماؤه».

وبذلك يكون قد تم الكتاب الثاني والآن أوان الشروع في الكتاب الثالث والحمد لله رب العالمين.



# الكتاب الثالث في الإجماع

## مباحث الإجماع

١٢٤ - هُ وَ اتِّفَاقُ أَهْلِ الأَجْتِهَادِ في عَصْرٍ عَلَى أَمْرٍ شَهِيْرٍ أَوْ خَفِيْ

الإجماع هو اتفاق مجتهد الأمة بعد وفاة محمد على في عصر على أي أمر، فقولنا «اتفاق» جنس يشمل الأقوال والأفعال الدالة على اعتقادهم ورأيهم إثباتا كان أو نفيا.

وقولنا «مجتهد الأمة» يفيد العموم لأنه مفرد مضاف والمعنى اتفاق جميع المجتهدين.

وقولنا «بعد وفاة محمد عَلَيْ » يبين أن الإجماع إنما يكون حجة بعد وفاة النبي عَلَيْ لا في عصره وذلك لأنه إن خالفهم فلا عبرة بقولهم وإن وافقهم فالحجة في قوله هو.

وقولنا «في عصر» يدفع وهم شرطية الاتفاق من أول وفاته على إلى قيام الساعة فإنّ ذلك ليس بشرط بل الشرط هو اتفاقهم في أي عصر كان وعلم من ذلك أنه لا يختص بالصحابة.

وقولنا «على أي أمر» يدخل فيه الأحكام الفرعية والأصلية والعقلية واللغوية.

١٢٥ - وذاكَ حُجَّةٌ ولَو في حَقِّ مَن ياتي وَرا الإجماع في كُلِّ زَمَىنْ

علمتَ مما مر أن الإجماع حجة من حجج الشرع وقد تضافرت الأدلة من القرءان والسنة على ذلك، أما القرءان فقوله تعالى ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ القرءان والسنة على ذلك، أما القرءان فقوله تعالى ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَوَلَى وَنُصَلِهِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَا تَوَلَى وَنُصَلِهِ عَهَا مَا مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَى وَيَتَبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُولِهِ عَيْر سبيل مشاقة الرسول عَيْ واتباع غير سبيل المؤمنين في الوعيد في قوله ﴿ نُولِهِ عَا تَولَى ﴾ فيلزم تحريمُ اتباع غير سبيل المؤمنين في الوعيد في قوله ﴿ نُولِهِ عَا لَوَي مَا تَولَى ﴾ فيلزم تحريمُ اتباع غير سبيل

المؤمنين لأنه لو لم يكن حراما لما جُمع بينه وبين المحرم الذي هو مشاقة الرسول على لأنّ الجمع بين حرام ونقيضه لا يحسن في وعيد ولهذا استقبحوا أن يقال مثلا «إن زنيت وشربت الماء رجمتك» فدلّ ذلك على أنّ اتباع غير سبيلهم حرام وإذا حرم اتباع غير سبيلهم كان اتباع سبيلهم واجبا؛ إذ لا واسطة بين السبيلين، وإن ثبت وجوب اتباع سبيلهم ثبتت حجية الإجماع. ومن جملة الأدلة القرءانية قول الله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمّّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النّاسِ ﴾ الشاهد فيه أنّ الله عزّ وجلّ قد وصف الأمة بأنها وسط فكان ذلك تعديلا لها فوجب عصمتها عن الخطأ فيما أجمعت عليه. وأما السنة فقوله تعديلا لها فوجب على ضلالة» وهو خبر متواتر معنى، نص على تواتره الخطيب البغدادي في الفقيه والمتفقه واستحسنه ابن الحاجب.

# ١٢٦- وخَرْقُهُ مُحَرَمٌ ومِنْه إحْداتُ قَوْلِ أَجْنَبِيٍّ عَنْهُ

إذا وقع الإجماع في زمن فهو حجة على أهل ذلك الزمن ومن يأتي بعدهم الى يوم القيامة ولهذا حرم خرقه، ويتفرع على ذلك أن الأمة إذا أجمعت على قولين لم يجز لمن بعدهم إحداث قول ثالث غيرهما، هذا ما عليه نص الإمام الشافعي في الرسالة وعزاه أبو منصور للجمهور وعلله الشيخ أبو إسحاق بأن اختلاف الناس على قولين إجماع على إبطال كل قول سواهما كما أن إجماعهم على قول واحد إجماع على إبطال كل قول سواه فكما لم يجز إحداث قول ثان فيما أجمعوا فيه على قول واحد لم يجز إحداث قول ثالث فيما أجمعوا فيه على قولين. ومثال إحداث قول ثالث خارق ما قيل إن الأخ يسقط بالجد وقد اختلفت فيه الصحابة على قولين قيل يسقط بالجد كما قاله على رضي الله عنهما فدعوى أن الجد يَسقط بالأخ قول ثالث خارق لما اتفق عليه القولان من أن له نصيبا.

١٢٧ حَــتَّى الــذي يُنْقَــلُ بالآحــادِ لا تَشْـتَرِطْ في الزمَـنِ التَّـادِي

# ١٢٨ ولا انقراضَهُم فهَذا الأرْجَحُ إِذِ الرُّجُوعُ بَعْدَهُ لا يَقْدَحُ

بعدما فرغ الناظم من بيان ماهية الإجماع وبعض ما يتعلق به شرع في بيان ثلاثة أشياء اختلف في اشتراطها والراجح عدم ذلك:

الأول: لا يشترط نقل الإجماع بالتواتر فيقبل سواء نقل لنا تواترا أو ءاحادا قياسا على نقل السنة وهو ما اختاره الرازي والآمدي.

الثاني: لا يشترط تمادي الزمان بل لو مات المجمعون عقبه بنحو هدم لم يؤثر فيه لصدق التعريف عليه.

الثالث: لا يشترط انقراض العصر بموتهم ولو أراد بعضهم الرجوع لم يقبل منه، وقيل يشترط ذلك وهو اختيار الإمام أحمد وقال ابن عَقيل في الواضح ما نصه: «وأما قولهم بأن ما ذهبتم إليه يفضي إلى أن لا يتحقق إجماع لتسلسل الخلاف ولحوق خلاف المجتهدين في عصر بالعصر الذي قبله، فإن هذا ينبني على أصل وهو أن التابعي إذا عاصر الصحابة وهو من أهل الاجتهاد هل يعتد بخلافه؟ ففيه روايتان عن صاحبنا، فإن قلنا لا يكون معتدا بخلافه لم يفض إلى ما ألزمونا من التسلسل بل ينقطع عصر التابعين عن عصر الصحابة، والثاني: يعتد به فعلى هذا يصير التابعي المجتهد كآحاد الصحابة فإذا كان مجمعا معهم على قول كان كإجماع الصحابة، لا يجوز لمن تجدد من التابعين في العصر الثاني خلاف إجماعهم؛ لأنه ما عاصر الصحابة وإنما عاصر من عاصرهم وإنما يسوغ الخلاف لمن عاصرهم، فأما من عاصر من عاصرهم فلا يجوز» اه فبهذا يتبين أن القول بانقراض العصر ليس قولا برد عاصرهم ف فتنبه.



## الإجماع السكوتي

١٢٩ - وفي السُّكُوْتِي الخِلافُ اشْتَهَرا أَصَحُّهُ نَعَهُ إِذَا تَكَرَّرا

الإجماع السكوتي هو أن تحدث مسألة اجتهادية تكليفية فيقول فيها بعض المجتهدين قولا أو يفعل فينتشر ذلك القول أو الفعل بين سائر المجتهدين في عصره وتمضي مدّة يمكن فيها أن يستوفوا النظر ثم يسكتوا سكوتا مجرّدا عن أمارات السخط والرضا. فيتلخص منه أنّ الإجماع السكوتي له شروط:

أوّلها: أن يكون في مسألة اجتهادية فتخرج المسائل القطعية كالوحدانية فالسكوت على خلاف ذلك لا يدل على شيء لأنه لا مجال للاجتهاد فيها؛ إذ حكمها معلوم من الدين بالضرورة.

ثانيها: أن يكون في مسألة تكليفية فخرج نحو التفضيل بين عمار وحذيفة فلو قال بعضهم عمار أفضل فسكت الباقون لم يعتبر إجماعا لأننا لم نكلف معرفة الفاضل منهما.

ثالثها: أن تنتشر فتوى المجتهد بين سائر مجتهدي عصره. فيخرج بذلك ما لو لم تنتشر فلا تكون حجة على غيره من المجتهدين قطعا.

رابعها: أن يمضي بعد بلوغ الفتوى لكل مجتهد مدّةً يمكن فيها أن يستوفيَ النظر ليتوصلَ إلى الحكم.

خامسها: أن يسكتوا سكوتا مجردا عن أمارات السخط والرضا، فأما إذا كان سكوتهم مقرونا بأمارات الرضا كهز الرأس إقرارا فهو إقرار وموافقة، أو السخط كالترجيع فليس إقرارا قطعا.

سادسها: أن يكون ذلك قبل استقرار المذاهب، أما بعد استقرارها فلا أثر للسكوتي قطعًا، كإفتاء مقلد سكت عنه المخالفون لِلْعِلم بمذهبهم ومذهبه، كشافعي يقضي بنقض الوضوء بمس الذكر، فلا يدل سكوت من يخالفه

كالحنفية على موافقته، ولعل كثيرا من الأصوليين قد سكت عنه لظهوره ووضوحه ونبه عليه البرماوي.

فإذا تقرر ماهية الإجماع السكوتي فليعلم أن العلماء قد اختلفوا في حكمه على أقوال كثيرة صحح منها الناظم أنه حجة وإجماع إذا تكرر في وقائع كثيرة فإن لم يتكرر فالراجح أيضا الاحتجاج به عندنا غير أنه حجة ظنية؛ وذلك لأن سكوت العلماء في مثل ذلك يُظن منه الموافقة عادة، وفي تسميته إجماعا عند من اعتبره خلاف مثاره أن اسم الإجماع خاص بالقطعي أو لا؟ وعليه فالخلاف لفظي والمشاحة سهلة.



#### مذهب الصحابي

١٣٠ - وقولُ بَعْضِ صَحْبِ خَيْرِ البَشَرِ لَيْسَ لَدَيْنا حُجَّةً في الأَظْهَرِ

بعدما فرغ الناظم من بيان الإجماع السكوتي شرع في بيان مذهب الصحابي وذلك لأنه في بعض صوره يَرجع إليه وربما كان الأولى أن يذكر في الكتاب الخامس لأنه من الأدلة المختلف فيها وحاصله:

أن مذهب الصحابي ليس حجة على صحابي اخر اتفاقا فإن من المعلوم أن الصحابة كان يخالف بعضهم بعضا في الاجتهاد فقد كان عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يقول في عدة الحامل المتوفى عنها زوجها: "إن عدتها بوضع الحمل" وكذلك قال عمر وابنه رضي الله عنهما، وخالفهم في ذلك عليّ وابن عباس رضي الله عنهما فذهبا إلى أنها تعتد بأبعد الأجلين من الأربعة أشهر وعشرة أيام أو وضع الحمل، وروي أن عمر رضي الله عنه لما بعث إلى امرأة حامل ففزعت فأجهضت جنينا فمات شاور أصحابه في ذلك فقالوا: "ما نرى عليك شيئا، ما أردت بهذا إلا الخير" فقال له علي رضي الله عنه: "إن كان هؤلاء اجتهدوا؛ قد قضوا ما عليهم، وإن كانوا قاربوك؛ فقد غشوك، أما الإثم فأرجو أن يضعه الله عنك بنيتك، وأما الغلام فإن عليك ضمانه" فقال له عمر: "أنت والله صدَقتني" فبين علي رضي الله عنه بهذا أن المجتهد لا ينقض اجتهاد غيره.

وأما مذهب الصحابي على التابعين فمن بعدهم ففيه أقوال منها:

١- ليس بحجة وهو المذهب الجديد للشافعي وإحدى الروايتين عن أحمد، واحتُج له بالنص والقياس؛ أما النص فقوله تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَتَأُولِي النَّابُورِ النَّالِي الله النَّابُورُ النَّابُورُ النَّابُورُ النَّابُورِ ﴾ أمر بالاعتبار وذلك ينافي جواز التقليد، وأما القياس فهو أن المجتهد متمكن من إدراك الحكم بطريقه فوجب أن يحرم عليه التقليد،

ويستثنى من ذلك الأحكام التعبدية فإن قول الصحابي حجة فيها؛ لأن الظاهر أنه لم يقله إلا بتوقيف من النبي على الذلا مجال في مثل ذلك للرأي والاجتهاد.

- ٢- هـو حجة مطلقا فيقدم على القياس عند التعارض، وإذا اختلف صحابيان
   فلا بد من الترجيح، وهـو قول مالك وأكثر الحنفية وقول الشافعي القديم
   وأصح الروايتين عن أحمد.
  - ٣- هو حجة دون القياس، حكاه الرافعي في الأقضية.
- ٤- هـو حجة إذا ورد مخالف اللقياس لأنه لم يخالفه إلا لدليل بخلاف ما لم يخالفه؛ لاحتمال أن مذهبه ناشئ عن قياس قاسه هـو، صححه ابن برهان.

وبذلك يكون قد تم الكتاب الثالث وهذا أوان الشروع في الكتاب الرابع والحمد لله رب العالمين.



## الكتاب الرابع في القياس

## مباحث القياس

١٣١ ورَدُّكَ الفَـرْعَ لأَصْـلٍ ثَبَتا بالإتِفاقِ ما عَلَيْهِ قَـدْ أتَـى
 ١٣٢ - نَسْـخُ ولم يُعـدَلْ بِـهِ لِعِلَـهُ جامِعَـةٍ فهـوَ القِيـاسُ جُمْلَـهُ

القياس هو حمل معلوم على معلوم لمساواته في علة حكمه، ويقال هو رد فرع إلى أصل بعلة تجمعهما في الحكم، ومعنى رد الفرع إلى الأصل جعله راجعا إليه ومساويا له في الحكم كقياس الأرز على البر في الربا للعلة الجامعة بينهما وهي الطُعم، فالأصل هو البر والفرع هو الأرز والعلة هي الطعم والحكم هو الربوية، ونعني بالحكم حكمَ الأصل.

وذكر الناظم في هذين البيتين ثلاثة شروط للأصل وهي:

أوّلًا: كونه متفقا على حكمه بين الخصمين فإن كان أحدهما يمنعه فلا يستدل عليه بالقياس فيه وإنما شرط ذلك لئلا يحتاجَ القائس عند المنع إلى إثباته فيكون انتقالا من مسألة إلى أخرى وينتشر الكلام. ولا يشترط اتفاق جميع الأمة على حكم الأصل ولا اختلافها فيه بل يكفي اتفاق الخصمين لحصول المقصود بذلك، وهذا الشرط معتبر عند التناظر لا في كل قياس.

ثانيا: يشترط كونه ثابتا لم ينسخ فلا يصح القياس على أصل منسوخ لأن التعدية مع كون حكم الأصل منسوخا غير ممكنة، مثاله أن يقاس لحم البغل على لحم الحمار الأهلي في جواز أكله.

ثالثا: يشترط كونه لم يعدل به عن سنن القياس أي أن لا يخرج به عن منهاجه المعتبر فيه لتعذّر التعدية حينئذ. قال الخطيب الشربيني: ومنهاجه هو أن يُعقل المعنى في الحكم ويوجد في محل الخريمكن تعديته إليه اهـ

وعليه فالخروج عن السنن على ضربين: أحدهما لكونه لم يُعقل معناه كتقدير نُصُبِ الزكوات وأعداد الركعات ومقادير الحدود والكفارات، وكالمستثنى من الأحكام من قاعدة عامة ولم يعقل معناه كالعمل بشهادة خزيمة وحدَه فيما لا تقبل شهادة الواحد فيه فإنه لا يجوز أن يقاس على خزيمة غيره من الصحابة ولو فاقه فضلا كأبي بكر وعمر رضي الله عنهما. وثانيهما لكونه لا نظير له بأن كانت علة الأصل لا تتجاوزه كتعليل كون الذهب والفضة ربويين بأنهما نقد، وتعليل جواز إزالة النجاسة بالماء بما فيه من الرقة والنفوذ اللذين لا يوجدان في غيره من الموائع، فلا يجوز إلحاق الفلوس بالذهب والفضة لأنها ليست نقودا، ولا يجوز إلحاق الخل بالماء في إزالة النجاسة لفقد الرقة والنفوذ الموجودين في الماء فيه.



## أنواع القياس

١٣٣ - وَهْ وَقِياسُ عِلَّةٍ إِنْ تُوجِبِ ذلك نحو ضَرْبِ أَمِّ وأَبِ ١٣٣ - وإنْ تَددً فرِ صَبِيْ فلْتُؤخَذا
 ١٣٤ - وإنْ تَددُّلَ فدلالَةٌ وذا كهالِ محْجُورِ صَبِيْ فلْتُؤخَذا
 ١٣٥ - زكاتُهُ، وشَبَهٌ في المُشبِهِ أَصْلَيْنِ إِنْ أَلِحِقَ بِالأَوْلَى بِهِ ١٣٦ - فلْيُلْحَقِ الرَّقِيْقُ بِالبَهِيْمَةُ يَضْمَنُهُ مُتْلِفُهُ مَتْلِفُهُ بِالقِيْمَةُ المَقِيْمَةُ عَلْمَانُهُ مَتْلِفُهُ مِالقِيْمَةُ بِالقِيْمَةُ مَتْلِفُهُ مَتْلِفُهُ مِالقِيْمَةُ المَقْدِمَةُ المَّالِقِيْمَةُ المَقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَنْ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَلْقَالِقُولِ المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِّهُ المَلْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِهُ المَالِقِيْمَةُ المَالِهِ المَلْمَانُ المَالِقِيْمَةُ المَالِكَةُ المَالِّقِيْمَةً المَالِّقِيْمَةً المَالِقِيْمَةُ المَالِقِيْمَةُ المَالِيْمَةُ المَالِّقِيْمَةُ المَالِيَةِ المُنْ اللَّهُ المَالِيَةِ المُنْ اللَّهِ المَالِيَةِ المَالَّةِ المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيقِيْمَ المَالِيْقِيْمَةُ المَالِيْقِيْمَةُ المُنْسَالِةُ المَالِيْقِيْمَةُ المَالِيْقِيْمِ المَالِيْقِيْمَةُ المَالِيْقِيْمَةُ المَالِيْقِيْمَةُ المَالِيْمِيْمَةُ المَالِيْقِيْمَةُ الْمُعْلَى المَالِيْمِيْمَةُ المَالِيْمِيْمَةُ المَالِيْمِيْمِيْمَةُ المَالِيْمِيْمِيْمُ الْمُعْلِيْمِ الْمُعِيْمِةُ الْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِيْمِ المُعْلِيْمِيْمِ المِيْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِيْمِ الْمُعْلِيْمُ الْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِيْمِ المِيْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِيْمِ المَالِمِيْمِيْمِ المَالِمُ لَلْمُ المَالِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِ المَالْمِيْمِيْمُ المَالْمِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمُ المَالِيْمُ المَالِيْمِيْمِيْمِ المَالِمُ الْمُعْلِيْمُ المَالِيْمِيْمِ المَالِيْمِيْمِ الْمُعْلِيْمِ الْمِيْمِيْمِ الْمَالِيْمِيْمِ الْمَالِيْمِيْمِ الْمِيْمِيْمِ الْمَالِيَعِيْمِ الْمَالِمُ الْمَالِيْمُ الْمِيْمِيْمِيْمِيْمِ الْمَالِيْمِيْمِيْمِ الْمُعْلَى الْ

قسم الناظم القياس إلى ثلاثة أنواع تبعا لإمام الحرمين في الورقات:

الأول: قياس العلة وعرفه الناظم بما كانت العلة فيه موجبة للحكم أي مقتضية له اقتضاء تاما كقياس تحريم ضرب الوالدين على التأفيف بجامع الإيذاء، وهذا يسمى عند غيره بقياس الأولى وهو قياس قطعي.

تنبيه: العلة عند جمهور أهل السنة هي المعرف للحكم بمعنى أن الشارع قد نصبها أمارة وعلامة يستدل بها المجتهد على وجدان الحكم إذا لم يكن عارفا ويجوز أن يتخلف، وذهبت المعتزلة إلى أن العلة مؤثرة في الحكم بنفسها وهو مبني على قاعدتهم في التحسين والتقبيح العقليين، ولم يرد الناظم بتعبيره بموجبة للحكم مذهب المعتزلة وإنما أراد ما بيناه فتنبه.

الثاني: قياس الدلالة وهو ما كانت العلة فيه دالة على الحكم ولا تكون العلة مقتضية للحكم بحيث لا يحسن تخلف الحكم وذلك كقياس مال الصبي على مال البالغ في وجوب الزكاة فيه بجامع أنه مال نام ويجوز أن يقال لا يجب في مال الصبي كما قال أبو حنيفة رضي الله عنه.

الثالث: قياس الشبه وهو ما كان الفرع فيه مترددا بين أصلين شابه كلا منهما بوجه فيلحق بالأكثر شبها كالرقيق متردد بين الإنسان الحر من حيث كونه ءادميا وبين البهيمة من حيث كونه مالا موروثا وهو بها أكثر شبها

فألحق بها حتى يضمن بالقيمة لا بالدية.

تنبيه: ذهب الجمهور إلى أن قياس العلة هو ما كان الإلحاق فيه بعين العلة كإلحاق النبيذ بالخمر بجامع الإسكار، وقياسَ الدلالة ما كان الإلحاق فيه لا بعين العلة بل بما يدل على وجودها وهو ثلاثة لازم العلة العقلي أو العادي كالرائحة المشتدة وأثرُها وهو اللازم الشرعي كقياس القتل بمثقل على القتل بمحدد بجامع الإثم وحكمُها كقياس قطع الجماعة بالواحد على قتلهم به بجامع وجوب الدية عليهم في الصورتين، وأما ما ذكره في قياس الشبه فهو في الحقيقة يرجع إلى مسلك من مسالك العلة وهو الشبه كما سيأتي.

# ١٣٧ - وشَرْطُ فَرْعٍ كَوْنُهُ مُناسِبا لِلْأَصْلِ حَتَّى لا يَكُونَ جانِبا

ذكر الناظم في هذا البيت شرطا للفرع وهو كونه مناسبا للأصل وهذا الشرط إنما يأتي في بعض مسالك العلة كالمناسبة ولا يشترط في الإيماء والسبر ونحوهما، واختلف في تعريف المناسب على أقوال منها ما اختاره الآمدي وابن الحاجب وهو أنه وصف ظاهر منضبط بحيث يحصل عقلا من ترتيب الحكم عليه ما يصلح كونه مقصودا للشارع من حصول مصلحة أو دفع مفسدة، فقولهم «وصف» أريد به ما يشمل الوصف العرفي والوصف اللغوي والحكم الشرعي، وقولهم «ظاهر» احتراز عن الوصف الخفي، وقولهم «منضبط» احتراز عن غير المنضبط، وقولهم «يحصل» إلخ فصل يخرج به الوصف المبقى في السبر والمُدار في الدوران وغيرُهما من الأوصاف التي تصلح للعلية ولا يحصل عقلا من ترتيب الحكم عليها ما ذُكر، وقولهم «من حصول مصلحة أو دفع مفسدة» بيان لقولهم «ما يصلح كونه مقصودا للشارع» ومصول مصلحة أو دفع مفسدة الحكم هو حصول مصلحة أو دفع مفسدة.

١٣٨ - والعِلَّةِ اطِّرادُها وهْتَي التي تُوْجِبُ حُكْمًا، وانتفاءُ العِلَّةِ

١٣٩ - يُوْجِبُ أَنْ يَنْتَفِيَ الْحُكْمُ كَمَا وُجُوْدُهَا يُوْجِبُ أَنْ لا يُعْدَما

ذكر الناظم في هذين البيتين شرط العلة وهو اطرادها بحيث يوجد الحكم بوجودها حيث لا مانع وينتفي بانتفائها إذا لم يكن للحكم علة أخرى أما إن وجدت فلم يوجد الحكم للمانع كالبنوة علة للإرث فإن وجد القتل امتنع الإرث أو انتفت العلة ووجد الحكم لعلة أخرى كإرث الأخ وقد انتفت البنوة فلا يدل ذلك على فساد العلة.



#### مسالك العلة

١٤٠ - مَسَالِكُ العِلَّةِ قالُوا عَشْرُ نَصٌّ، فإجْمَاعٌ، فالإيْمَا، سَبْرُ

١٤١ - تَناسُبُ، وشَبَهُ لَهُ، يلي أللَّهُ وَرانُ، الطَّرْدُ لمَّا يُقْبَلِ

١٤٢ - يَلِيْهِ تَنْقِيْتُ الْمَنَاطِ التَّاسِعُ إِلْغَاءُ فَارِقٍ لَهَذَا تَابِعُ

لما فرغ الناظم من ذكر حد القياس وبعض شروطه شرع في ذكر مسالك العلة وهي عشرة:

ا - النص وهو إما صريح أو ظاهر ، والصريح ما وضع لإفادة التعليل بحيث لا يحتمل غير العلية، وأصرح النصوص أن يقال «لعلة كذا» أو «لسبب ذا» ثم «من أجل كذا» نحو ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيٓ إِسْرَهِيلَ ﴾ ونحو قوله ﷺ «إنما جعل الاستئذان من أجل البصر» رواه البخاري، ثم كي سواء كانت مجردةً عن لا نحو ﴿كَى نَفَرٌ عَيْنُهُا وَلاَتَحْزَنَ ﴾ أم مقترنة بها نحو ﴿كَى لا يكُونُ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ أي إنما وجب تخميسه لئلا يتداوله الأغنياء منكم فلا يحصل للفقراء منه شيء، والظاهر هو ما يحتمل غير التعليل احتمالا مرجوحا نحو لام التعليل الظاهرة كما في يحتمل غير التعليل احتمالا مرجوحا نحو لام التعليل الظاهرة كما في أنرَلْنُهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجُ ٱلنَّاسُ مِنَ ٱلظُّلُمُتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ يتم اللام المقدرة نحو قوله تعالى ﴿ وَلاَ نُطِعْ كُلُ حَلَّانِ مَهِينٍ ﴿نَ هَمَارِحَمَةٍ مِنَ أَنْكُانَ ذَا مَالِ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴿ اللهُ لَا كَانَ ذَا مَالَ، ثم الباء كما في قوله تعالى ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ ثم الفاء نحو «ولا تخمّروا رأسه فإنه يُبعث يوم القيامة ملبيا» رواه البخاري.

٢- الإجماع أي أن تجمع الأمة إجماعا قطعيا أو ظنيا على أن هذا الحكم
 علته كذا كإجماعهم على أن العلة في منع القاضي من القضاء وهو

غضبان هي شغل القلب كما حكاه القاضي أبو الطيب، وأخر الناظم الإجماع عن النص تبعا للبيضاوي لأن النص أصل الإجماع وقدمه ابن السبكي والأنصاري تبعا لابن الحاجب لأنه أقوى من النص فإنه يقدم عليه عند التعارض.

٣- الإيماء وهو اقتران وصف ملفوظ بحكم ولو مستنبطا لو لم يكن للتعليل كان بعيدا عن فصاحة الشارع كقوله وسلام المنع من الحكم بحالة بين اثنين وهو غضبان» رواه الستة فتقييده المنع من الحكم بحالة الغضب المشوِّش للفكر يدل على أنه علة وإلا لخلا ذكره عن الفائدة قال البرماوي: «واعلم أن هذا سبق التمثيل به لما أجمعوا على أنه علة فالمراد بالتمثيل به هنا أن يكون في الابتداء قبل أن يُجمِعوا»، وكقولك «أكرم العلماء» حيث رُتب الإكرام على العِلم فلو لم يكن ذلك لعلية العلم لكان بعيدا وهذا معنى قولهم تعليق الحكم على المشتق يؤذن بعلية ما منه الاشتقاق، ولا يشترط في الإيماء أن يكون الوصف المومأ إليه مناسبا للحكم عند أكثر العلماء.

السبر والتقسيم وهو عبارة عن حصر أوصاف الأصل وإبطال ما لا يصلح فيتعين الباقي، وسمي بذلك لأن الناظر يقسم الصفات ويختبر صلاحية كل واحدة منها للعلية فيبطل ما لا يصلح ويبقي ما يصلح قال البرماوي: «وكان الأولى أن يقال التقسيم والسبر لأن الواو وإن لم تدل على الترتيب لكن البداءة بالمقدم أجود»، وهذا المسلك يستخدم في إثبات العلل الشرعية ويستخدم في مقام المناظرة، الأول كأن يقال للقياس على البر في الربوية إن الأوصاف يمكن أن تكون في بادئ الرأي الطعم أو القوت أو الكيل ثم يبطل ما عدا الطعم فيتعين هو للعلية، ومثال الثاني قولنا لا يخلو حال أهل النار إما أن يخفف العذاب عنهم أو يموتون فيها أو يخرجون منها ولا يدخلون الجنة أو يخرجون منها ولا يدخلون الجنة أو

يبقون فيها معذبين فالأول باطل بقوله تعالى ﴿ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ﴾ والثاني باطل بقوله تعالى ﴿ وَالنَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا مُتَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ ﴾ والثالث باطل بقوله تعالى ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ ٱلنَّارُ ﴾ والرابع باطل بقوله تعالى ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ ١٧ ﴾ فبقي أنهم خالدون فيها كما قامت عليه الدلائل من القران والحديث والإجماع.

٥- المناسبة وتسمى بالإخالة لأنه يُخال بها أن الوصف علة وهي ملاءمة الوصف المعين للحكم، ويسمى استخراجها تخريج المناط وهو تعيين العلة بإبداء مناسبة بينها وبين الحكم مع اقتران الحكم للوصف، فخرج بقولنا «بإبداء مناسبة» تعيين العلة بالطرد والشبه والدوران وغير ذلك من المسالك، وقولنا «مع الاقتران» قيد مخرج لإبداء المناسبة في المستبقى في السبر، ففي حديث مسلم: «كل مسكر حرام» تخريج المناط فيه تعيين كون الإسكار علة للتحريم، وبيان مناسبته لذلك بأنه مزيل للعقل المطلوب حفظه، وقد اقترن الوصف بالحكم، وقد مر تعريف المناسب في شروط الفرع.

7- الشبه وهو منزلة بين الطرد والمناسب فإنه يشبه الطرد من حيث عدم مناسبته بالنذات ويشبه المناسب من حيث التفات الشارع إليه في الجملة كالذكورة والأنوثة في بعض الأحكام كالشهادة والإرث وعدم التفاته إليه في العتق للكفارة مثلا، وهو أنواع أعلاه قياس شبه له أصل واحد كأن يقول في إزالة الخبث هي طهارة للصلاة فيتعين الماء لها كطهارة الحدث، فوصف «طهارة» هو وصف يشبه الطردي من حيث عدم ظهور المناسبة بينها وبين تعين الماء ويشبه المناسب بالذات من حيث إن الشرع اعتبره لطهارة الحدث بالماء في الصلاة وغيرها حيث جعلها بالماء فحسب، ويلي هذا القياسَ قياسُ غلبة الأشباه في الحكم جعلها بالماء فحسب، ويلي هذا القياسَ قياسُ غلبة الأشباه في الحكم

والصفة وهو إلحاقُ فرع متردد بين أصلين بما يُغلّب شبهه عليه منهما في الحكم والصفة كإلحاق العبد بالمال في إيجاب القيمة بقتله بالغة ما بلغت؛ لأن شبهه بالمال في الحكم والصفة أكثر من شبهه بالحر فيهما، أما شبهه به في الحكم فلكونه يباع ويؤجر ويعار ويودع وتثبت عليه اليد، وأما شبهه به في الصفة فلتفاوت قيمته بحسب أوصافه جودة ورداءة وقد مرت الإشارة إليه أول القياس. ويليه قياس غلبة الأشباه في الحكم وحده كقولنا في عدم إيجاب غسل باطن الفم في الغُسل الواجب المتردد بين وجوبه كالغسل من القيء ونحوه وبين عدم وجوبه كغسل الميت فنقول إنه غسل واجب من غير نجاسة فلا يتعدى الظاهر كغسل الميت فهو به أشبه. ثمّ في الصفة وحدها كإلحاق سائر الأقوات بالبر والشعير في الربا بجامع كون كل منها قوتا.

٧- الدوران -ويقال الطرد والعكس ويقال السلب والوجود- هو أن يوجد الحكم عند وجود الصفة ويعدم عند عدمها ويسمى ذلك الوصف مُدارا والحكم دائرا، فيستدل بمجرد الدوران على العلية من غير إبداء مناسبة، وهو تارة يكون في محل واحد كالإسكار في العصير فإنّ العصير قبل أن يوجد فيه الإسكار كان حلالا، فلما حدث الإسكار حرم، فلما زال الإسكار وصار خلا رجع حلالا. وتارة يكون في محلين كالطعم مع تحريم الربا فإنه لما وجد الطعم في التفاح كان ربويا ولما لم يوجد في الحرير مثلا لم يكن ربويا، وقيل لا يفيد العلية وعليه السمعاني لجواز أن يكون الوصف المُدار ملازما للعلة لا نفس العلة كالرائحة المشتدة في المسكر فإنها دائرة مع الإسكار وجودا وعدما وليست هي علة التحريم.

٨- الطرد هو مقارنة الحكم للوصف من غير مناسبة كقول من يرى طَهُورية
 الماء المستعمل إنه مائع تبنى القنطرة على جنسه فيصح التطهر به
 كماء النهر فبناءُ القنطرة وصف يوجد مع الحكم اتفاقا وليس بينه وبين

صحة الطهارة مناسبة أصلا، واختلف الناس في قبوله فاختار الرازي والبيضاوي قبوله واحتجوا بأن العلة ما لم ينقضها أصل ولم يعارضها حكم فقد صحت وسلمت، واختار الآمدي وابن الحاجب والقاضي والشيخ أبو إسحاق رده وهو ما ذهب إليه الناظم، وقال السمعاني إن القول به تحكم لأنه لا يفيد، وأجابوا عما ذكر الفريق الأول بأنه لو جاز أن يجعل دليلا على صحة العلة لوجب إذا استُدل بخبر لا يُعرف صحته أن يقال عدم ما يعارضه وما يفسده يدل على صحته وهذا لا يقوله أحد كذا قال الشيرازي.

9- تنقيح المناط هو الاجتهاد في تحصيل الوصف الذي ربط الشارع الحكم به وله صورتان: إحداهما أن يدل ظاهر على التعليل بوصف فيحذف بالاجتهاد خصوصه ويربط الحكم بما يعم ذلك الوصف وغيرَه مثاله ما ورد في حديث الصحيحين من مواقعة الأعرابي في نهار رمضان، فإن مالكا وأبا حنيفة رضي الله عنهما حذفا خصوص المواقعة وربطا الحكم وهو وجوب الكفارة بالإفطار المتعمد، سواء كان بالمواقعة أم بغيرها. ثانيتهما أن تكون له أوصاف في محل الحكم فيحذف المجتهد بعضها عن الاعتبار ويربط الحكم بالباقي، ففي المسألة المذكورة حذف الشافعي رضي الله عنه الأوصاف التي لا تناسب الحكم ككون المواقع أعرابيا وكون المرأة زوجته وربط الحكم بالمواقعة، سواء حصلت من أعرابي أم من غيره، وسواء كانت المرأة زوجته أم غيرها.

فائدة: تحقيق المناط هو إثبات العلة في صورة كإثبات أن النباش سارق فيتحصل من ذلك أنَّ تخريج المناط هو استخراج وصف مناسب يُحكم عليه بأنه علة ذلك الحكم، وتنقيح المناط هو أن يُنَقّى من الأوصاف ما يصلح ويُلغى بالدليل ما لا يصلح، وتحقيق المناط أن تجيء إلى وصف دلّ على عليته دليل معتبر فتحقِقَ وجوده في صورة النزاع.

• ١ - إلغاء الفارق وهو بيان أن الفرع لم يفارق الأصل إلا فيما لا تأثير له في الحكم فيلزم اشتراكهما في المؤثر فيه وهو قسمان: تارة يكون قطعيا كقوله على: «لا يبولن أحدكم في الماء الراكد» رواه النسائي وابن ماجه، ثم يقاس على التبول في الماء صبّ البول فيه من باب لا فارق، إذ لا فارق بين الأمرين إلا أن انصباب البول في التبوّل كائن من الفرج وفي الثاني كائن من غيره وهذا لا مدخل له فيما نحن فيه قطعا وهو من القياس الجلي. وتارة يكون ظنيا كقوله على: «من أعتق شِركاله في عبد فكان له مال يبلغ ثمن العبد قوم العبد قيمة عَدْلٍ فأعطى شركاءه حصصهم وعتق عليه وإلا فقد عتق منه ما عتق» رواه البخاري، ثم يقاس على العبد الأمة من باب أنْ لا فارق؛ إذ لا فارق بين الأمة والعبد إلا بالأنوثة والذكورة وهو لا مدخل له فيما نحن فيه ظنا لأنه قد يُتخيّل فيه احتمال اعتبار الشارع في عتق العبد استقلاله في جهاد وجمعة وغيرهما مما لا مدخل للأنثى فيه.



## خاتمة القياس

١٤٣ - وَهْوَ مِنَ الدِّينِ إِذَا تَعَيَّنا بَلْ مُطْلَقًا، ثُمَّ المَقِيسُ عِنْدَنا

١٤٤ - مِنْ دِيْن رَبِّنا العَلِيْ وَشَرْعِهِ ونحو «قالَ اللهُ» قُلْ بمَنْعِهِ

ذكر الناظم في هذين البيتين مسألتين:

الأولى: أن القياس من الدين لأنه مأمور به بقوله تعالى ﴿فَاعَنَبِرُوا يَتَأْوُلِى الْأَبْصَارِ ﴾ سواء تعين للاستدلال على مسألة لا دليل على حكمها غيره أم لا.

الثانية: أن حكم الفرع المقيس كحرمة النبيذ قياسا على حرمة الخمر لا يجوز أن يقال فيه قاله الله أو قاله رسوله؛ إذ لا يقال ذلك إلا للمنصوص عليه في الكتاب أو السنة وحكم المقيس مستنبط لا منصوص ولكن يصح أن يقال إنه دين الله.

١٤٥ - وواجِبٌ عَيْنًا على المُجْتَهِدِ في الحُكْمِ حَيْثُ غَيْرَهُ لم يَجِدِ

ذكر الناظم في هذا البيت حكم القياس وهو فرض كفاية إذا احتيج إليه وتعدد المجتهدون المتأهلون لاستنباط الأحكام له فإن تعين له واحد بأن لم يوجد في الواقعة غيره كان القياس فرضَ عين عليه، ومحل كونه فرض كفاية على المجتهدين بالنسبة للمقلدين وأما بالنسبة لهم فينبغي أن يكون فرض غين على كل منهم لامتناع تقليد بعضهم بعضا كما نبه عليه ابن قاسم العبّادي.

# ١٤٦ - مِنْهُ الْجَلِيُّ الْفَرْقُ فيهِ مُنْتَفي بنَحْوِ قَطْعٍ وخِلافُه الْخَفِي

ينقسم القياس باعتبار قوته وضعفه إلى قسمين: جليّ وخفيّ، فالجلي ما قطع فيه بنفي تأثير الفارق كإلحاق صب البول في الماء بالتبول فيه أو كان

احتمال تأثير الفارق فيه ضعيفا كإلحاق الشاة العمياء بالشاة العوراء في المنع من التضحية بها فإنّ الخصم قد يعترضه بأن الشاة العوراء تُوكل إلى رعيها لأنها تبصر بعينها غير أن عورها يحملها على أن لا ترشد إلى المرعى الجيد فيكون عورها مظنة لهزالها أما الشاة العمياء فإنها تُعلَف ولا توكّل لرعيها فلا تأتي فيها مظنة الهزال، فيجاب بأن هذا الفارق لم يعتبره الشرع وإنما اعتبر كون العمياء عوراء مرتين فكانت أولى بعدم الإجزاء من العوراء بعَين واحدة، وأما الخفي فهو ما كان احتمال تأثير الفارق فيه بين الأصل والفرع قويا وكان احتمال نفي تأثير الفارق أقوى منه ليصح القياس وذلك كإلحاق القتل بمثقل بالقتل بمحدد في وجوب القصاص وفرق الحنفي بأن المحدد ءالة للتفريق والمثقل ءالة للتأديب فيصير القتل به شبهة في عدم قصد القتل والنبي أمر بدرء الحدود بالشبهات.

وبهذا يكون قد تم الكتاب الرابع وهذا أوان الشروع في الكتاب الخامس إن شاء الله.



## الكتاب الخامس في الأدلة المختلف فيها

#### مبحث الاستصحاب

١٤٧ - ثُبُوْتُ أَمْرٍ فِي الزَّمانِ اللَّاحِقِ

١٤٨ - مَعْ فَقْدِ ما يَصْلُحُ أَنْ يُغَيِّرا

١٤٩ - وَهْ وَلَدَيْنا حُجَّةٌ مَعْمُ وْلُ

١٥٠ - وعَكسُه المَقْلُوبُ فِي التَّعْبِيْرِ

لِكَوْنِ ذَاكَ ثَابِتًا فِي السَّابِقِ بِدَاكَ الْإسْتِصْحَابُ فَلْيُفَسَّرا بِدَاكَ الْإسْتِصْحَابُ فَلْيُفَسَّرا بِهِ إِذَا لَمْ يُوجَدِ الدَّلِيْلُ بِهِ وَقَدْ أتى لَكِنْ عَلَى نُدُوْر

الاستصحاب نوعان: مستقيم ومقلوب، أما المستقيم فه و ثبوت أمر في الزمن الثاني لثبوته في الزمن الأول؛ لانتفاء ما يصلح أن يتغير به الحكم، وإيضاحه بالمثال أن يقال حَكمْنا معشر الشافعية بعدم وجوب الزكاة فيما حال عليه الحول من عشرين دينارا ناقصة تروج رواج الكاملة استصحابا لعدم وجوب الزكاة في وجوب الزكاة في ذمن النبي عليه فقد قضينا بعدم وجوب الزكاة في الزمن الثاني وهو ما بعد زمن النبي عليه لعدم وجوبها في الزمن الأول وهو زمن النبي عليه الصلاة الصلاة الماسلام إلى ما بعده.

ومن فروعه عدم بطلان صلاة المتيمم برؤية الماء أثناء الصلاة في محل يسقط بالتيمم استصحابا للصحة، وجواز إتمام التشهد للمأموم إذا لم يتمه إمامه استصحابا للجواز.

وأما المقلوب فهو ثبوت أمر في الزمن الأول لثبوته في الزمن الثاني، ومثّل له ابن السبكي في شرح المختصر: بما لو قيل هذا الكيلُ هل هو الذي كان يكال به على عهد رسول الله على أو لا؟ فيقال نعم إذ الأصل موافقة الماضي للحال اهو والطريق في تقريره أن يقال لو لم يكن الحكم الثابت اليوم ثابتا

أمس لكان غير ثابت اليوم؛ إذ لا واسطة بين الثبوت وعدمه، ولا يبعد تمثيل الاستصحاب المقلوب بالانعطاف؛ إذ هو انعطاف الحكم على ما قبله إن كان في حكم خصلة واحدة كما في صوم النفل بنية قبل الزوال فإنه يكون صائما من أول النهار، وكما لو سمى الله تعالى في أثناء الوضوء، وكما لو أحرم الصبي بالحج ثم وقف كاملا فيقع عن نسك الإسلام.

قوله «فليفسَّرا» بالألف المنقلبة عن نون التوكيد الخفيفة.



## حكم الأشياء قبل البعثة وبعدها

١٥١ - وقَبْلَ بِعْثَةِ النَّبِيِّ المُصْطَفى أَلشَّرْعُ حُرْمَةً وحِلَّا انتَفَى الشَّرْعُ حُرْمَةً وحِلَّا انتَفَى الشَّارِع - وحَظْرُ ما ضَرَّ بقَوْلِ الشَّارِع - وحَظْرُ ما ضَرَّ بقَوْلِ الشَّارِع

ذكر الناظم رحمه الله في هذين البيتين حكم الأشياء قبل البعثة وبعدها أما قبل البعثة فمذهبنا معشر الأشاعرة أنه لا حكم بل الأمر موقوف إلى ورود الشرع وقد دل على ذلك قوله تعالى ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿أَنَّ اللَّهُ عَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿أَنَّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى النَّعَمالُ وذلك يستلزم أن لا يكون فيها حكم أصلا.

وأما بعد البعثة فالأصل في المنافع الإذن لقوله تعالى ﴿ اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مّا فِي المنافع الإذن لقوله تعالى ﴿ اللَّهِ عَلَيْ خَلَقَ لَكُم مّا فِي الْمَرْضِ جَمِيعًا ﴾ فإنه عز وجل قد ذكره في معرض الامتنان ولا يُمتنّ بغير الجائز، والأصل في المضار التحريم لقوله ﷺ: «لا ضَررَ ولا ضِرارَ» رواه ابن ماجه وأحمد أي لا يجوز في ديننا أن يضر المرء نفسه ولا أن يضر غيرَه بغير حقّ.

تنبيه: قد مر أن من الأدلة المختلف فيها شرع من قبلنا ومذهب الصحابي. وبهذا يكون قد تم الكتاب الخامس وهذا أوان الشروع في الكتاب السادس.



## الكتاب السادس في الاستدلال

### مبحث الاستدلال

١٥٣ - واعْمَلْ بأمرَيْنِ تَعارَضا إذا أَمْكَنَ، واطْلُبْ حَيْثُ لا يُمْكِنُ ذا مَرَجِّحًا، فإنْ أخيرًا يُعْلَمِ فناسِخًا يَكُونُ للمُقَدَّمِ ١٥٥ - مُرَجِّحًا، فإنْ أخيرًا يُعْلَمِ والجَمْعُ والتَّرْجِيْحُ لَسَا يُمْكِنا

بعدما فرغ الناظم من بيان الأدلة الإجمالية شرع في الكلام عما يتعلق بالجزء الثاني من أصول الفقه وهو كيفية الاستدلال بها وبدأ بالكلام عن تعارض الدليلين وحاصل الكلام أنه إذا تعارض دليلان سواء كانا كتابين أم سنتين أم كتابا وسنة فإما أن يمكن الجمع بينهما وإما لا يمكن فإن أمكن جُمِع بينهما إعمالا للدليلين ما أمكن فإنه أولى من إلغاء أحدهما بترجيح الآخر عليه وذلك كحديث مسلم: «ألا أخبركم بخير الشهداء الذي يأتي بشهادته قبل أن يسألها» وحديث البخاري: «خيركم قرني» وفيه: «ثم يجيء قوم يشهدون ولا يُستشهدون» فحمل الأول على ما إذا لم يكن صاحب الحق عالما بالشهادة والثاني على ما إذا كان عالما كما روي عن يحيى بن سعيد شيخ الإمام مالك.

وأما إن لم يمكن الجمع فلذلك ثلاث أحوال:

الأولى: أن يعلم المتأخر منهما فهو ناسخ للمتقدم.

الثانية: أن يعلم تقارنهما في الورود من الشارع بأن كان أحدهما عقب الآخر من غير تراخ فيرجح بينهما فإن تعذر خير بينهما.

الثالثة: أن يجهل التاريخ فيرجح بينهما كقوله تعالى ﴿أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيَّمَنْكُمُ ﴾

مع قوله تعالى ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَكِينِ ﴾ فالأول ظاهره تجويز جمع الأختين بملك اليمين والثاني تحريمه فرجح احتياطا ومتى وجد المرجح وجب العمل به.

قوله «لما» بمعنى لم وما زائدة.

وهذا كله إذا تساويا في العموم أو الخصوص وإلا فحكمه ما ذكره الناظم بقوله:

١٥٦ - وإنْ يُخَصِّصْ واحِدٌ وعَمَّا عاخَرُ فاخْصُصْهُ كَا تَقَدَّما اللهُ وَمِنْ عَمَّ مِن وَجْهِ ومِنْ عاخَرَ خَصَّ فكِلاهما قَمِنْ ١٥٧ - وحَيْثُ كُلُّ عَمَّ مِن وَجْهِ ومِنْ عاخَرَ خَصَّ فكِلاهما قَمِنْ ١٥٨ - بأنْ يُخَصَّ بالنه في الآخرِ فيَنْجُسُ الكَثِيْرُ بالتَّغَيُّرِ ١٥٨ - ودُوْنَهُ بِدُوْنِهِ ورُبَّا يُعْمَلُ بالراجِح أيْضًا مِنْهُا

مر أنه إن أمكن الجمع بين الدليلين جمع فذكر الناظم في هذه الأبيات صور! صور!

الأولى: أن يكون أحدهما عاما والآخر خاصا فيخصص العام بالخاص كقوله على «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة» مع حديث «فيما سقت السماء العشر» رواهما البخاري فيخصص الثاني بالأول كما تقدم في بحث العام والخاص.

الثانية: أن يكون كل واحد منهما عاما من وجه وخاصا من وجه وأمكن تخصيص عموم كل واحد منهما بالآخر كحديث: «إذا بلغ الماء قلتين لم ينجّسه شيء» فإنه خاص في القليل عام في المتغير وغيره مع حديث: «إن الماء لا ينجسه شيء إلا ما غلب على ريحه وطعمه ولونه» رواهما ابن ماجه وهو عام في القليل والكثير خاص في المتغير فيخص عموم الأول بخصوص الثاني وعموم الثاني بخصوص الأول فيقال الماء الكثير لا يتنجس إلا إذا تغير

والقليل ينجس مطلقا.

الثالثة: أن يكون كل واحد منهما عاما من وجه وخاصا من وجه وأمكن تخصيص الأول بالثاني أو الثاني بالأول فيلجأ إلى الترجيح كقوله تعالى ﴿أَوْمَا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمُ ﴾ خاص بملك اليمين عام في المملوك فيشمل الأختين مع قوله تعالى ﴿وَأَن تَجَمَعُواْ بَيِّكَ ٱلْأُخْتَيْنِ ﴾ عام في الملك والنكاح خاص في الأختين فالواجب في مثل هذا أن لا يقدم أحدهما على الآخر إلا بدليل شرعي من غيرهما يدل على المخصوص منهما أو ترجيح يثبت لأحدهما على الآخر وقد وجد الدليل هنا فعملنا بعموم قوله ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيُنَ ٱلْأُخْتَيْنِ ﴾ وخصصنا عموم ﴿أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمْ ﴾ بغير الأختين.



### التراجيح

١٦٠ ومُثْبِتًا ونافي العِقابِ رَجِّحْ وحَظْرًا وعلى الإيجابِ
 ١٦١ نَهْيًا وإجْماعًا وسابِقًا على غَيْرٍ وما مِنَ الجميْعِ حَصَلا
 ١٦٢ كذلكَ المُنْقَرِضُ العَصْرِ وما لم يَكُ فِيه الخُلْفُ قَدْ تَقَدَّما
 ١٦٣ ومُوْجِبُ العِلْمِ وظاهِرًا على ظَنْ ومُحْتاجٍ لِأَنْ يُوَوَّلا
 ١٦٤ وما عَلَيهِ فِعْلُ جُلِّ السَّلَفِ والنُّطْقَ نَصًّا وقِياسًا ما خَفِيْ

لما فرغ الناظم من بيان الجمع شرع في بيان التراجيح وذكر منها أربعة عشر مرجحا وهي:

- ١- المثبت يقدم على النافي؛ لأن معه زيادة علم كتقديم خبر بلال المثبت لصلاة النبي عليه في الكعبة على خبر أسامة النافي لها.
- ٢- النافي للعقاب يقدم على المثبت له؛ لما في الأول من اليسر وعدم الحرج الموافق لقوله تعالى ﴿ رُبِيدُ اللهُ بِكُمُ اللهُ مِن تقديم المثبِت.
   كالمستثنى من تقديم المثبِت.
- ٣- الحظر يقدم على الإباحة احتياطا ومن فروعه ما لو تولد حيوان بين
   مأكول وغيره حرم أكله وإذا قتله المحرم وجب الجزاء.
- ٤- الحظر يقدم على الإيجاب لأن الأول لدفع المفسدة والثاني لجلب المصلحة والاعتناء بدفعها أشد وهو ما جزم به الآمدي وابن الحاجب، ومن فروعه ما لو تلبس بصلاة الفرض في دار مغصوبة فيتعارض في حقه وجوب الخروج منها فورا وحرمة الخروج من الصلاة والقاعدة تقتضي إتمام الصلاة، ولكن رجح الفقهاء في مسائل عديدة ما يقتضي تقديم الواجب منها قولهم لو اختلط موتى المسلمين بموتى الكفار أو شهداء الواجب منها قولهم لو اختلط موتى المسلمين بموتى الكفار أو شهداء

- وجب غسل الجميع والصلاة عليهم وينوي في الصلاة أهلها ومنها قولهم يعذر المصلى في التنحنح عند تعذر القراءة الواجبة.
  - ٥- الإجماع يقدم على النص لأن النص يحتمل النسخ بخلاف الإجماع.
- 7- إجماع الصحابة يقدم على إجماع من بعدهم لأن الصحابة أعدل وأعلم بالدين أي إذا نقل بخبر الآحاد إجماعان متعارضان قدم إجماع الصحابة على إجماع غيرهم وأما تحقق إجماعين متعارضين فلا يمكن إذ خرق الأول حرام.
- الحماع الكل الشامل للعوام على الإجماع الذي خالف فيه العوام وهذا الترجيح مبني على رأي من أثبت الخلاف في حجية الثاني وهو غير مسلم ولذا نظر فيه الزركشي والعراقي.
  - $\Lambda$  الإجماع المنقرضُ عصره على الإجماع الذي لم ينقرض عصره.
- 9- الإجماع الذي لم يتقدمه خلاف على الإجماع الذي تقدمه خلاف وقال البناني إن هذا لا يتصور.
  - ١ الموجب للعلم على الموجب للظن فيقدم المتواتر على الآحاد.
- ۱۱ الظاهر على المؤول فإذا ورد خبر يدل على الحكم بظاهره وورد خبر عاضر يدل على نقيضه بالتأويل فالمقدم الأول.
  - ١٢ الخبر الموافق لما كان عليه معظم السلف مقدم على غيره.
- ۱۳ النطق من الكتاب والسنة ولو ءاحادا حالة كونه نصا يقدم على القياس بأنواعه إذ لا رأي مع قول الله تعالى أو قول رسوله على، وخرج بقولهم «نصا» غيرُه كالعام فإنه يخصص بالقياس كما تقدم.
- 14 القياس الجلي يقدم على القياس الخفي كأن يجيء خبر بأن الحر يضمن بالدية وخبر بأن المال يضمن بالقيمة وأردنا معرفة حكم إتلاف

العبد فوجدنا أن الفارق بينه وبين الحرقوي وبينه وبين المال ضعيف فقياس العبد على الحرقياس خفي وعلى المال قياس جلي فيقدم. وبهذا يكون قد تم الكلام في الكتاب السادس وهذا أوان الشروع في الكتاب السابع والحمد لله رب العالمين.



## الكتاب السابع فى الاجتهاد والتقليد

#### مبحث الاجتهاد

١٦٥ - وذُو اجْتِهادٍ حَدُّهُ إِنْ عَرَفًا الصَّلَّا وَفَرْعًا وخِلافًا سَلَفا

١٦٦ - وكُلَّ ما مِنَ الكِتابِ والخَبَرْ تَعَلَّقَ الحُكْمُ بِهِ والمُعْتَبَرْ

١٦٧ - مِنْ عَرَبِيَّةٍ وَحِالِ مَنْ رُوى وكُلُّ ما القِياسُ مِنْ شَرْطٍ حَوى

ذكر الناظم رحمه الله في هذه الأبيات بعض شروط المجتهد وهي:

 ١ - أن يعرف أصول الفقه إذ به يعلم كيفية الاستنباط فهو من أهم العلوم للمجتهد.

- Y أن يعرف مسائل الفقه وليس المراد أن يكون عارفا بالفقه على التعريف المتقدم أول الكتاب لأنه بذلك المعنى نتيجة الاجتهاد فلو كان شرطا للمجتهد لزم الدور.
- ٣- أن يعرف مواقع الإجماع والخلاف ويعرف من يُعتد بإجماعه وخلافِه حتى لا يخرق الإجماع ولا يُحدث قولا جديدا على خلافهم، ولا يلزمه ذلك إلا في الموضع الذي يفتي فيه فلا يلزمه أن يكون مستحضرا لجميع ما أجمعت عليه الأمة وما اختلفت فيه بل يكفيه أن يعلم أن ما يُفتي به ليس مخالِفا للإجماع ولا هو قولٌ مبتدع لم يسبقه أحد إليه.
- ٤- أن يعرف من القرءان والسنة ما تعلق بالأحكام وقد ذكروا أن الآيات خمسُمائة آية وكأنهم أرادوا ما هو مقصود به الأحكام بدلالة المطابقة أما بدلالة الالتزام فغالب القرءان لا يخلو شيء منه عن حكم يُستنبط منه، وأما أحاديث الأحكام فقد ذكر الماوردي أنه قيل إنها خمسُمائة

حديث، وقال ابن العربي إنها ثلاثة آلاف، وجاء في الرواية عن أبي الضّرير عن الإمام أحمد روايتان الأولى أنها ثلاثُمائة ألف والثانية أنها خمسُمائة ألف، قال الزركشي وقال بعض أصحابه ظاهر هذا أنّه لا يكون من أهل الاجتهاد حتى يحفظ هذا القدر وهو محمول على الاحتياط والتغليظ في الفُتيا أو يكونُ أراد وصفَ أكمل الفقهاء، فأما ما لا بد منه فقد قال أحمد الأصولُ التي يدور عليها العلم عن النبي على ينبغي أن تكون ألفًا ومائتين اهـ

٥- أن يعرف من علوم العربية اللغة والنحو والصرف والبلاغة وذلك لأنّ الشريعة عربية فيتوقف إدراكها على معرفة كلام العرب. ولا يشترط في المجتهد أن يحيط باللغة فإن ذلك لا سبيل إليه فقد قال الشافعي لا يحيط باللغة إلا نبي اهولا أن يكون عالي الدرجة كالخليل والأصمعي وسيبويه والكسائي بل يكفي أن يكون في الدرجة الوسطى لأنها كافية فيما يحتاج إليه لفهم كلام الله وكلام رسوله على.

٦- أن يعرف حال الرواة قوة وضعفا ليقدم المقبول على المردود فإن غير الخبير بذلك قد يعكس.

٧- أن يعرف القياس وشروطه إذ القياس مناط الاجتهاد فلا يتوصل إلى
 تفصيل أحكام الوقائع بدونه.

وبقي شروط كثيرة لم يذكرها الناظم من أهمها أن يكون فقية النفس أي له قدرة على استخراج أحكام الفقه من أدلتها وذلك بأن يكون له سَجِيّة وقوة يقتدر بها على التصرف بالجمع والتفريق والترتيب والتصحيح والإفساد فإن ذاك مَلاك صنعة الفقه، ومن ثمّ قال الأستاذ أبو إسحاق: إن من اتصف بالبلادة والعجز عن التصرف لم يكن من أهل الاجتهاد اهـ. ويعلم بذلك أن حفظ الفروع الفقهية مع التجرد عن فقاهة النفس غير كاف لبلوغ درجة الاجتهاد.

فائدة: دون المجتهد المطلق مجتهد المذهب وهو المتمكن من تخريج الوجوه التي يبديها على نصوص إمامه في المسائل كأبي سعيد المتولي وإمام الحرمين، ودونه مجتهد الفتيا وهو المتبحر في مذهب إمامه المتمكن من ترجيح أحد قوليه على الآخر كالنووي والرافعي، قال الشرقاوي في حاشيته على التحفة: لا كالرملي وابن حجر لأنهما مقلدان فقط.

### ١٦٨ - والاجتِهادُ بَذْلُكَ المَجْهُودَ في تَخْصِيْلِ ظَنِّ الحُكْمِ حَيْثُ ذا خَفِيْ

بعدما عرف الناظم المجتهد عرف في هذا البيت الاجتهاد وهو لغة افتعال من الجهد -بفتح الجيم- وهو الطاقة والوسع، أو من الجهد -بضم الجيم- وهو المشقة، فعلى الأول هو استفراغ الوسع والطاقة في تحصيل المقصود، وعلى الثاني هو بذل الطاقة فيما فيه مشقة. وأما في الاصطلاح فهو بذل المجهود لتحصيل ظن بالحكم الخفي أي أن يبذل الفقيه كل وسعه وتمام طاقته في نظره في الأدلة بحيث لا يمكنه فوق ذلك لو أراد لتحصيل ظن بالحكم الشرعي الخفي فخرج الحكم اللغوي والعقلي والحسي وخرج الحكم الشرعي الظاهر بأن كان عليه نص من كتاب أو سنة أو إجماع فليس محل اجتهاد.

كما بعَصْرِهِ لِغَيْرٍ مُطْلَقا فَـذا هُـوَ الأَوْلَى بالإغتِمادِ وأجْرُ غَيْرِهِ لِبَـذْلِ الجُهْدِ وأجْرُ عَيْرِهِ لِبَـذْلِ الجُهْدِ يُنْقَضُ حُكْمٌ باجْتِهادٍ حَصَلا

١٦٩ وجازَ دُوْنَ خَطَاٍ للمُنْتَقى ١٦٩ وجازَ دُوْنَ خَطَاٍ للمُنْتَقى ١٧٠ ولا تُصَوِّبُ كُلَّ ذِي اجْتِهادِ
١٧١ فالحقُّ في واقعَةٍ مَعْ فَرْدِ
١٧٢ و و اثِعَمَ مُقَصِّرً فِيهِ و لا

ذكر الناظم في هذه الأبيات أربع مسائل:

الأولى أن الاجتهاد جائز من النبي عَلَيْهُ وبه قال أحمد وأبو يوسف والأشعري ونقله القرافي عن الشافعي واحتج لذلك الشيخ أبو إسحاق بقوله تعالى

والتَحْكُمُ بَيْنَ النّاسِ عِمَا أَرَىكَ اللّه وانه لا يُفرق بين ما أراه الله بالنص والاجتهاد فاشتمل بإطلاقه عليهما معا، واحتج له الرازي بقوله تعالى فأعَنبِرُوا يَتأُولِ الأَبْصَرِ في فإن الأمر فيه لعموم أولي الأبصار والنبي في أجلّهم فكان داخلا في عموم المأمورين، ويشهد لجوازه أيضا أنه إذا جاز لغيره من العلماء الحكم بالاجتهاد جاز له في بالأولى فإنه عليه الصلاة والسلام أسلم منهم نظرا لعصمته في عن الخطأ في الاجتهاد، ويدل على ذلك قوله تعالى وإنّكَ لَهُدِئ الله صراطاً مستقيما وكحديث ابن عباس مرفوعا «ليس أحد إلا يؤخذ من إليه صراطا مستقيما وكحديث ابن عباس مرفوعا «ليس أحد إلا يؤخذ من قوله ويدع غير النبي في حسنه الحافظ العراقي ووجه الاستدلال فيه كالذي قبله، وهو مجمع على معناه، ولذا قال الإمام مالك كلنا راد ومردود عليه إلا عتبة: ليس أحد من خلق الله إلا وهو يؤخذ من قوله ويترك إلا النبي في ومن عنه أراد زيادة بيان فليطالع كتاب «رفع اللغط في تنزيه اجتهاد النبي عن الغلط» للشيخ أحمد الرُقيمي رحمه الله.

المسألة الثانية أن الاجتهاد جائز في عصره على سواء كان ذلك بحضرة النبي أم لا، واختلف في وقوعه والمختار أنه وقع كما حصل في قصة سعد بن معاذ أنه اجتهد في بني قريظة فحكم فيهم باجتهاده.

فائدة: من فروع هذه المسألة جواز الأخذ بالظن مع إمكان اليقين كالاجتهاد في المشتبهين على شاطئ البحر.

المسألة الثالثة: أن المصيب في المسألة النقلية واحد وبه قال الجمهور وعزاه السمعاني لإمامنا الشافعي، وأهل هذا الرأي يقولون إن لله تعالى في الواقعة حكما سابقا على اجتهاد المجتهدين وفكر الناظرين فمن أصابه فقد أصاب الحق وله أجران أجر الاجتهاد وأجر الإصابة ومن أخطأه كان مخطئا وله

أجر واحد وهو أجر الاجتهاد، ويدل لذلك خبر مسلم من حديث عمرو بن العاص يرفعه «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران وإذا حكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر» فإن النبي على صوّب المجتهد تارة وخطأه أخرى، ونقول أيضا لأهل القول الثاني ماذا تقولون في قولنا ليس كل مجتهد مصيبا إن صوبتمونا في ذلك فقد تركتم مذهبكم وإن خطأتمونا فقد ناقضتموه، ومحل ما ذكر من أن المخطئ مأجور إذا لم يقصّر فإن قصر في اجتهاده أثم اتفاقا لتضييعه ما وجب عليه من بذل الوسع.

الرابعة: أن الاجتهاد لا ينقض بالاجتهاد اتفاقا ويشهد لذلك ما رواه الدارقطني والبيهقي أن عمر رضي الله عنه أفتى في المشرّكة أولا بعدم إرث الإخوة الأشقاء ثم أفتى بإرثهم فقال له رجل «إنك لم تشرك بينهما عام كذا وكذا» فقال له «تلك على ما قضينا اليوم»، ولو جاز النقض لجاز نقض النقض وهلم جرا فتفوت مصلحة نصب الحاكم من فصل الخصومات لعدم الوثوق حينئذ بالحكم، نعم يستثنى من ذلك صور منها أن يكون الحكم المجتهد فيه مخالفا لنص الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس الجلى فينقض حينئذ لتبين غلطه.



#### مبحث التقليد

| مَعَ انْتِفاءِ العِلْمِ بالدَّلِيْلِ    | ومَنْ تَلَقَّى القَوْلَ بِالقَبُولِ   | -174 |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|------|
| لِـذِي اجْتِهـادٍ بالِـغٍ لِرُتْبَتِـهُ | فَهْ وَ مُقَلِّدٌ، وقُلْ بِحُرْمَتِهُ | -175 |
|                                         | واخْتَلَفُوا في غَيْرِهِ،             | -140 |

بعدما فرغ الناظم من الكلام في الاجتهاد شرع في الكلام عن مقابله وهو التقليد وهو قبول قول الغير من غير معرفة دليله، فقولنا «قول» خرج به الفعل والتقرير فلا يقلد فيه، وقولنا «من غير معرفة دليله» خرج به الأخذ مع معرفة الدليل فهو اجتهاد وافق اجتهاد القائل؛ لأن المعرفة المرادة هنا لا تكون إلا للمجتهد؛ لتوقفها على معرفة سلامته عن المعارض بناء على وجوب البحث عنه وهي متوقفة على استقراء الأدلة كلّها ولا يقدر على ذلك إلا المجتهد، ومن لم يوجب البحث عن المعارض واكتفى بمجرد معرفة الدليل كمن أجاز التمسك بالعام قبل البحث عن المخصص فلم يكتف بمعرفته من غير مجتهد؛ إذ لا وثوق بمعرفة غيره في الأدلة الظنية.

والتقليد واجب على غير المجتهد لقوله تعالى ﴿فَسَّعُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ويحرم على المجتهد بعد اجتهاده اتفاقا كما نقله الآمدي وابن الحاجب وقبله على الأصح لتمكنه من الاجتهاد الذي هو أصل التقليد ولا يجوز العدول عن الأصل الممكن إلى بدله كما في الوضوء والتيمم.

قوله «واختلفوا في غيره» أي اختلف الناس في حكم التقليد بالنسبة لغير المجتهد والصحيح منها ما ذكرناه من أنه يجب على من لم يبلغ درجة الاجتهاد التقليد سواء أكان عالما أم لا، ومحله في غير الأصول الكلامية أما هي فلا يجوز فيها التقليد ونحكم بصحة إيمان المقلد.

العرب على المرجَ ع الستزامُ مَذْهَ ب عالى المرجَ ع الستزامُ مَذْهَ ب عالى المرجَ ع الستزامُ مَذْهَ ب عالى المرجَ المرجَ

اختلف الناس هل يجب على العامي العاجز عن الاجتهاد أن ينتحل مذهبا معينا من المذاهب فحكى ابن برهان فيه وجهين أحدهما الوجوب وهو ما اختاره الناظم وعليه فليس له أن يقلد من شاء بالتشهي بل يختار مذهبا لا يعتقده مرجوحا بل يراه راجحا أو مساويا، وعليه يجوز له بعد ذلك أن يرجع عنه ويختار غيره، والثاني أنه لا يجب وهو الذي اختاره النووي فقال الذي يقتضيه الدليل أنه لا يلزمه التمذهب بمذهب وهو ما اختاره شيخنا في صريحه.

وبهذا يكون تم الكلام على مسائل المنظومة والحمد لله رب العالمين.



#### الخاتمة

| وهـذا ءاخِـرُ الذَّرِيْعَـهُ          |                                    | -177    |
|---------------------------------------|------------------------------------|---------|
| جامِعَـةَ الأزْهـارِ في كِهامِهـا     | والحَمْدُ للهِ عَلَى تَمَامِها     | - ۱ ۷ ۷ |
| نَهْرٌ عَلَى المُختارِ سَيِّدِ الوَرى | ثُمَّ الصَّلاةُ والسَّلامُ ما جَرى | - ۱ ۷ ۸ |
| هُداتِنا إلى السَّبِيْلِ الأَقْوَمِ   | والآل والصَّحْبِ نُجُومِ الظُّلَمِ | -1 🗸 ٩  |

قوله «جامعة الأزهار في كِمامها» شبه الناظم هذه المنظومة بالأكمّة التي هي وعاء للأزهار التي فيها وهذا الشرح هو الفاتح لذلك والمنقح عما هنالك إن شاء الله تعالى.

وبهذا يكون قد تم شرح المنظومة المسمى بإحكام الفصول في شرح ذريعة الوصول إلى اقتباس زبد الأصول، والحمد لله أوّلا وءاخرا والصلاة والسلام على سيدنا محمد أفضل الورى وعلى ءاله وصحبه. وذلك ليلة الجمعة الثاني عشر من ربيع الآخر سنة ألف وأربعمائة وخمسة وأربعين من سني الهجرة الموافق للسادس والعشرين من تشرين الأول سنة ألفين وثلاث وعشرين من سني الروم.



### المتن

#### [المقدمة]

### بِنْ ﴿ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ مِنْ

أحمدُ مَنْ حَمْدِي لَـهُ مِنْ نِعَمِـهُ مُسْتَمْطِرًا بالحمْدِ فَيْضَ كَرَمِـهُ - 1 شمَّ الصلاةُ والسَّلامُ سَرْمَدا على الذي أوضَحَ أعْلامَ الهُدى - ٢ محمَّدٍ والصَّحْدِ ما تبسَّمَ البرْقُ وما غَيْثُ هَما -٣ وبعد فالفِقه عظيم الخَطَر وفيه للمَرْء بُلُوعُ الوَطَر - { ومِنْ أهم العِلْم عِلمُ الأصلِ لَه وهذه مَنظُومَةٌ مُشْتَمِلَهُ -0 عَلَى عُيُونِ عِلْمِهِ تَهدِي إلى مُطَوَّلاتِ كُتْبِهِ الـــمُشْتَغِلا -7 سَميتُها ذَرِيْعَةَ الوصرولِ إلى اقتباسِ زُبَدِ الأصولِ -٧ وأسألُ الكريم ذا المواهب إنجاحَ ما رُمْتُ منَ المَارِبِ  $-\Lambda$ ونفْعَ طالبٍ بها وألَّا تكونَ مِنْ جُملةِ سَعْي ضَلَّا -9 وها أنا أشْرَعُ في المُرادِ بحُسْنِ عَونِ المَلِكِ الجَوادِ [المقدمات]

١١- وأصلُ ذا كُلُّ دَليلٍ مجمَلِ كَمُطْلَقِ الأَمْرِ وفِعلِ المرسَلِ
 ١٢- وحالُ ذي استِفادَةٍ منه مَعا كيفيَّةٍ، والفقهُ لفظُ وُضِعا
 ١٢- لعلمِ مَشروعيٍّ حُكمٍ عَمَلِي يؤخَذُ مِنْ دَليلِهِ المُفَصَّلِ

ثم خطابُ اللهِ إنْ تعلَّقا بفِعلِ مَن كلَّفَهُ أيْ مُطْلَقا حُكْم، وذاكَ واجبُّ قد فُرضا إنْ كانَ للفِعْل بجَزْم اقتَضى -10 ودونَـهُ فالنـدْبُ، والحـرامُ مـا كانَ اقتـضى الـتركَ اقتِضـاءً جازِمـا -17 وغيرُ جازِم فكُـرْهُ إنْ ورَدْ النهيئ مَخصُوصًا وإلا فيُعَـدْ -17 خلافَ أولى، ومتى خَيَّرَ ذا فمِنْهُ حِلٌّ أيْ مُباحٌ أخِذا - 1 1 ورُخصَةٌ ما خالَفَ الدَّلِيلَ مَعْ عُذْرٍ وإلا فعَزِيمَةٌ وقَعْ -19 وسببًا شرطًا صحِيحًا فاسِدا ومانعًا مها يَكن ذا واردا -7. فالوضع والصحِيح في العِباده ما ليسَ يَحتاج إلى إعاده -71 وفي سِواها ما ترتَّبَ الأثر عليهِ نحو حِلِّ لمس ونظر -77 أَوْ هُـوَ أَنْ وَافَـقَ ذو الوجهَـينِ الـشرعَ في كلِّ مِـنَ القِسـمَينِ -77وغيرُه الموصوفُ بالبطلانِ وبالفسادِ ولدى النُّعْهانِ ۲۲ ع ما عنه للوَصْفِ بُهِيْ ففاسِد والخلف للَّفْظِ فقطُّ عائِدُ - 70 العِلْمُ أَنْ تدرِكَ معلومًا على ما هُوْ وإلَّا كَانَ جَهْلًا ما خلا -77 عدمَ عِلْم غيرِ مَقصودٍ كما تحت الأراضيّ وما فوق السَّا -77ثم إذا لم يفتقِرْ للنظرِ فهو ضَرُوريٌّ كما بالبَصرِ  $- \Upsilon \Lambda$ والسمع والشم وذَوق لمس وألحقوا بمُدْرَكاتِ الخمس - 79 ما بتواترٍ وإلَّا كانَ ذا مكتسَبًا أي مِن دليلِ أخِذا -٣٠ يمكن منه بصحيح النظر إدراك مطلوب وذاك خَبري -۳۱ والنظر التفكُّر المؤدِّي لعِلْم او ظَنْ وإن لم يُجْدِ -47

٣٣- فالظنُّ ما يحصُلُ دُونَ الجَرْمِ وكانَ راجحًا نقيضُ الوهْمِ ٣٤- إذْ هُـوَ مَرجـوحٌ وعنـدَ الاسـتوا في جانبيَ تـردُّدٍ شكُّ هُـوا ٣٥- أربَعَةٌ أَدِلَّهُ الأصُـولِ كتابُنا وسُـنَّةُ الرَّسُـولِ ٢٥- أربَعَةٌ مع القياسِ أي مُطْلَقًا خُلْفًا لِبَعْضِ النَّاسِ ٣٦- كـذاكَ إجمـاعٌ مع القياسِ أي مُطْلَقًا خُلْفًا لِبَعْضِ النَّاسِ ٣٧- يليـهِ الاسـتِصحابُ للأصـلِ كـما لـدَى إمامِنـا وجُـلِّ العُلَـا مِعالَّمَةُ الكتابِ مَعالَّمُ الكتابِ مَعامِناً ومُسَلِّ المُعالِيةِ المُعالِيةِ المُعالِيةِ المُعالِيةِ الكتابِ مُعالِمَةًا الكتابِ وَالْحَلْمَةُ الكتابِ المُعالِيةِ المُعالَيةِ المُعالِيةِ المُع

٣٨- هي الحكلامُ وهْوَ ما تركّبا مِنْ لفظتَينِ مُطلقًا لكن أبى
 ٣٩- أكثرُهم ذلكَ في الفِعْلِ مَعا حَرْفٍ ورَدُّوا قولَ مَنْ لَهُ اذَّعى
 ٤٠- أمر ونهي خبر ونحو مَنْ هذا؟ وعَرْضٌ قسم ثم تَمَنْ الله عَدا كيارً وهُو ما يَنْحازُ عن أصلٍ له قد عُلِيا
 ٤١- حقيقة شم مجاز وهو ما يَنْحازُ عن أصلٍ له قد عُلِيا

#### [الأمر والنهي]

والأمر يقتضي الوجُوبَ غالبا وقد أتى لغيرِه مصاحبا - 27 قرينــةً ككاتبــوا، سَــم، كُلُـوا مِن رِزقِهِ، كُونوا، ادخلُوا، ذُق، اعْمَلُوا - 24 فأتُوا، اصْبِرُوا أو لا، ويا ليلُ انجل واستشهِدُوا، ألقُوا، وكَفِّرْ زَلَكِي - £ £ فاصنَعْ، وكُنْ، ثُمَّ هُوَ لَتَا يُفِدِ فَورًا ولا تكرارَ ما لم يَردِ - 50 وحيثُ مِن أعلى لأدنى وقَعا فذاكَ أمر وبعكسِه دُعا - 27 وَهْوَ منَ الْمِشْلِ التَّهَاسُ واقتضى النهي عَن ضِدٍّ له في المُرتَضى - £ V إنْ كَانَ نَفْسِيًا بشَيءٍ عُيِّنا وقيلَ بلْ للنَّهْي قدْ تَضَمَّنا - ξ Λ ويُوجِبُ الشَّرْطَ له، وشَمِلا مُكلَّفًا أَيْ بالغَّا قد عَقَلا - ٤ 9

- ٥٠ لا ساهيًا ونائعً ومُلْجَعًا وقسْ عليهِ مُكرَهًا وإنْ رأى
   ٥١ تكليفَهُ الأكثر، والنهيُ اقتضى أمرًا بضِدِهِ على ما قدْ مَضى
   ٥٢ وحَيْثُ جاءَ مُطْلَقًا أفادا حُرْمَةَ ذاكَ الشيءِ والفسادا
   ٥٣ وخوطِبَ الكفارُ بالفروعِ معْ شرطٍ لها ولو بمَأمُورٍ وَقَعْ
   الخبر والإنشاء]
- ٥٥- والخبرُ الصِّدْق وضِدَّه احتَمَلْ كقامَ زَيْدٌ أو هُـوَ الـذيْ حَصَلْ
   ٥٥- مدلولُـه في خارجٍ بغيرِهِ كباتَ زيدٌ قائلًا بدَيْـرِهِ
   ٥٥- وغيرُه الإنشا كأنتِ طالِـقُ بغتُـكَ أو نحـوِ اتَّئِـدْ يا سائِقُ
   العام والخاص]
- وعَـمَّ مُفـرَدٌ بلام حُـلِّي كالبيع أنواعًا له في الحِـلّ -01 ما لم يَكن للعهدِ ذا محقَّقا وقيلَ هذا لا يَعمُّ مُطلَقا -OA ومثلُهُ المُضافُ لاسم عُرِّف والجمعُ كالمفردِ فيم سَلفا -09 وكلُّ، واللذي، اللَّهِ، أيُّ، ملَّى ملَّا، مَلن، وأيلن، نحلو (لا" إذا أتلى -7. كالشَّرْطِ مع نَكِرةٍ عمتْ، ولا يطرئ فعلًا وكذا ما احتَمَالا -71 خُصُوصًه، وتركُ الاستفصالِ يُلحَقُ بالعُموم في المقالِ -77 وخُصَّ ما لم يتناول أكثرا مِن واحدٍ أو جا لشيءٍ حُصِرا -74 أو ما اقتضى استِغراقَ جِنْسِهِ ولا لكلّ ما يَصْلُحُ قدْ تناوَلا -78 وكلُّ ما مِنَ العُمُوم أُخْرِجا مخصَّصٌ وهُوَ بالاستثناءِ جا -70 مِنْ مُتكلِّم وقِيلَ مُطلَقا مُتَّصِلًا عُرْفًا بِهِ ما اسْتَغْرَقا ー٦٦

وجائـزٌ مِـن غـير جنسِـهِ كـم يجـوزُ إنْ وُسِّطَ لا إنْ قُدِّمـا -7ولَـوْ مـنَ النَّفْـى بـإلَّا مَثَـلا والـشَّرطُ وهْـوَ اللغـويُّ اتَّصَـلا -71 والوصفُ ولْيُحْمَلُ على المقيَّدِ بهِ الدي أَطْلِقَ إِن يَتَّحِدِ -79 مُوجِبُ هذَين وإلَّا فلَدى إمامِنا فيهِ القياسُ اعتُمِدا -٧. أما إذا لمْ يُتَمَكَّنْ مِنهُ مِثلُ قضاءِ الشَّهْرِ فامْنَعَنْهُ -٧1 وجازَ بالغايةِ نحو ﴿حتى يُعطوا﴾ إلى كذا إذا تأتّى -٧٢ وبدلُ البعضِ منَ الحلّ كما تقولُ «أكرِم الرجالَ العُلَما» -٧٣ والنقلُ والحِسُّ وعَقْلُ ومَنَعْ بعضُهُمُ والخلفُ لفظيًّا وَقَعْ -٧٤ وبالكِتابِ خُصِّصَ الكتابُ وسُنةً بها وذا الصوابُ -70 ك «ليسَ فيا دونَ» مع «فيها سقتْ» وهْسَى به لو عمَّمَتْ أو أَطْلَقَتْ -٧٦ وهْ وَ بها تواتَ أَمْ لا على ما قالَهُ الجُمْهُ ورُ لا مُفَصَّلا -VVوبالقِياس مُطْلَقًا ذانِ كما خُصِّصَ مَنْطُوقٌ بما قدْ فُهما  $-V\Lambda$ وفعل خَيرِ الخَلْق والتقرير قد خَصَصا كما هُو المشهور - ٧ ٩ ولا يُخَصُّ الحُكم مَهما وَرَدا بسَبَبٍ خُصَّ ولا إنْ أفردا -A • فَـرْدًا كشـاةٍ لا يَخُـصُّ «أَيَّـا جِلْدٍ» عـلى مـا صحَّحُـوهُ فيهـا -11

#### [المجمل والمبين]

٨٢- ومُجْمَلُ ما احتاجَ أَنْ يُبَيّنا كالقُرْءِ أو ﴿يعفوَ وهُو عِندنا كَالقُرْءِ أو ﴿يعفوَ وهُو عِندنا ٨٣- للزَّوجِ، والبيانُ إدخالُكَ في حَيِرِ واضِحٍ لأَمْرٍ مُنْتَفِ ٨٤- عنه الوضُوحُ وهُو لمَّا يجبِ مِن قَبلِ وَقْتِ فِعلِهِ في الأَصْوَبِ ٨٤-

٥٨ - وواضح ولو بغيره هُوا مُبَيَّن إذ الإفادة حَوى
 النص والظاهر والمؤول]

٨٦- النَّصُ ما تأوِيلُهُ ما احْتُمِلا أو هُو ما تأويلُهُ أَنْ يَنْزِلا
 ٨٧- وعندَ أهلِ الفقهِ ما ذَلَ على حُكْمٍ فذا نصَّ ولو مُؤوَّلا
 ٨٨- وظاهِرُ مُحْتَمِلُ لأَكْثَرا مِن واحِدٍ في البَعْضِ كانَ أظهرا
 ٨٨- وَهْوَ على الْخَفِيّ مَهْمَا يُحْمَلِ مُؤَّولٌ كأيْدِ رَبِّنا العَلِيْ
 ٨٨- وَهْوَ على الْخَفِيّ مَهْمَا يُحْمَلِ مُؤَولٌ كأيْدِ رَبِّنا العَلِيْ

#### [النسخ]

النَّسْخُ رَفْعُ الحُكْمِ شَرْعِيًّا على ما اختِيْرَ بالخِطابِ حَيْثُ انفَصَلا -9. أو هُـوَ تَبْيِينُ انتِهاءِ الأمَـدِ لذلكَ الحُكْم ولم يُعْتَمَدِ -91 إذْ جازَ للفِعْل وإنْ لَمْ يُمْكِن كأنْ أتى قَبْلَ دُخُولِ زَمَن -97 مُعَيَّنٍ له على الصَّحِيْح كقِصَّةِ الخِلِيْلِ والذَّبِيْح -94 وجازَ دُوْنَ بَدَلٍ وإنْ مَنَعْ الشافعيُّ أنْ يَكُونَ ذا وَقَعْ -95 كما بهِ فقَدْ يَكُونُ مِثلَهُ وذا كنَسْخ قِبْلَةٍ بقِبْلَهُ -90 وربَّم يكونُ مِنهُ أَسْهَلا كعِدَّةٍ بعِدَّةٍ وأثقَلا -97 كالنَّسْخ للتخيِيْرِ بَيْنَ الفِدْيَةِ والصَّوْم بالصَّوم الذي في الية -9V وتارةً يُنسَخُ حكم مع بقا تالوةٍ يُؤخَذُ مما سَبَقا -9A والعكسُ كالرَّجْم وقدْ يأتي على كِلَيْهِم كد كانَ فيم أنْزَلا» -99 ١٠٠- وجازَ نسْخُ خَبَرٍ مُسْتَقْبَل قيلَ وماضٍ وهْوَ لَيْسَ بالجَلِيْ ١٠١- وتُنْسَخُ السُّنَّةُ بالكِتابِ وهْيَ كَهُوْ، وَجازَ فِي الصَّوابِ

١٠٢- أن يَنْسَخَ الآحادُ ما تَواتَرا ولو لِقُرْءانٍ ولكِنْ ما جَرى ١٠٣- وامنعُهُ للإجْماعِ والقِياسِ على خلافٍ شاعَ بَيْنَ النَّاسِ ١٠٤ وامنعُهُ للإجْماعِ والقِياسِ على خلافٍ شاعَ بَيْنَ النَّاسِ ١٠٤ ونَسْخَ فَحْوى مَعْ بَقاءِ الأَصْلِ كالعَكْسِ في الصحيحِ عندَ الجُلِ ١٠٥ طريقُ عِلْمِ النَّسْخِ بالنَّصِ كيا «كنتُ نهيتُكم» كذا لو عُلِيا ١٠٥- طريقُ عِلْمِ النَّسْخِ بالنَّصِ كيا «كنتُ نهيتُكم» كذا لو عُلِيا ١٠٠ تأخُّرُ الناسِخِ إمَّا أُجْمِعا عليهِ أوْ راوٍ لسَبْقٍ ادَّعى ١٠٠ وحيثُ «ذا النَّاسِخُ» قالَ قُبِلا فإنْ يَقُلْ «ذا ناسِخُ هذا» فلا

#### مباحث السنة

١٠٨- وحُجَّةً قولُ النبيِّ المُرْسَلِ وفِعْلَهُ على اخْتِصاصِ فاخْسِل ١٠٩- في قُرَبٍ حَيْثُ دَلِيْلٌ وَرَدا كَفَرْضِ وِتْرِ، ومَتى تَجَرَّدا ١١٠- عَنْـهُ فمُخْتـارُ أبي المتعالِي الوَقْـفُ مِـنْ أَرْبَعَـةٍ أَقْـوالِ ١١١- واحْمِلْ على إباحةٍ ما فَعَلَهْ ولَيْسَ قُرْبَةً وبالدَّلِيْل لَهُ ١١٢- فَقَطُّ كالعَقْدِ بَخَمْسِ نِسْوَهُ ليسَ لَنا في نحوِ هذا أُسْوَهُ ١١٣- واحْمِلْ على الشَّرْعِيِّ ما تَرَدَّدا على الأصَحّ كالدُّخُولِ مِن كَدا ١١٤- وليسَ في الأصبح مَشْرُوعًا لنا ما لم يُقَرِّر شَرْعُ قَوْم قَبْلَنا ١١٥- وحُجَّةٌ تَقْرِيـرُ سَيِّدِ الـوَرى ولَـو سُـكُوتًا فأبِحْ ما قَـرَّرا ١١٦- وما رُوِيْ عَنْ عَدَدٍ مُسْتَكْثَرِ يُفِيدُنا العِلْمَ بصِدْقِ الخَبرِ ١١٧- دُونَ احتِياج نَظَرٍ كما مَضى والوَقْفُ قَوْلُ الآمِدِيْ والمُرْتَضى ١١٨- وخَبَرُ الآحادِ لمَّا يُفِدِ ذلكَ مُطْلَقًا على المُعْتَمَدِ ١١٩- لكنْ يُفِيدُنا وُجُوبَ العَمَلِ خِلافَ قَوْلِ التَّابِعِيِّ المُرْسَلِ ١٢٠ مَعَ احْتِمالِ كَوْنِهِ ما أُسْنِدا وكانَ عَنْ مُؤكِّدٍ تَجَرَّدا
 ١٢١ واشْرِطْ عَدالَةً ولو في الظَّاهِرِ في كُلِّ مَن رَوى بِلا تَواتُرِ
 ١٢٢ وقَدِّمِ الجَرْحَ على التَّعدِيْلِ مُخالِفًا مَن قالَ بالتَّفْصِيْلِ
 ١٢٢ وجازَ بالمعنى رِوايَةُ الخبَرْ كما لَدى الأَكْشَرِ مِثَنْ يُعْتَبَرْ

#### مباحث الإجماع

١٢٥- هُوَ اتِفاقُ أَهْلِ الاجْتِهادِ في عَصْرٍ على أَمْرٍ شَهِيْرٍ أَوْ خَفِيْ
١٢٥- وذاكَ حُجَّةٌ ولَو في حَقِ مَنْ يأي وَرا الإجماعِ في كُلِ زَمَنْ
١٢٦- وخَرْقُهُ مُحَرَّمٌ ومِنْهُ إحْداثُ قَوْلٍ أَجْنَبِي عَنْهُ
١٢٧- حَتَّى الذي يُنْقَلُ بالآحادِ لا تَشْتَرِطْ في الزمَنِ التَّهادِي
١٢٧- ولا انقراضَهُمْ فهذا الأرْجَحُ إذِ الرُّجُوعُ بَعْدَهُ لا يَقْدَحُ
١٢٨- وفي السُّكُويِّ الخِلافُ اشْتَهَرا أَصَحُّهُ نَعَمْ إذا تَكَرَرا
١٢٩- وقولُ بَعْضِ صَحْبِ خَيْرِ البَشَرِ لَيْسَ لَدَيْنا حُجَّةً في الأَظْهَرِ
١٣٠- وقولُ بَعْضِ صَحْبِ خَيْرِ البَشَرِ لَيْسَ لَدَيْنا حُجَّةً في الأَظْهَرِ

#### مباحث القياس

١٣١- ورَدُّكَ الفَرْعَ لأصْلٍ ثَبَتا بالِاتِفاقِ ما عَلَيْهِ قَدْ أَتَى ١٣٢- وَمُوَّةٍ فَهْ وَ القِياسُ جُمْلَهُ ١٣٢- وَهْ وَ قِياسُ عِلَّةٍ إِنْ تُوجِبِ ذلك نحو ضَرْبِ أَمِّ وأبِ ١٣٣- وَهْ وَ قِياسُ عِلَّةٍ إِنْ تُوجِبِ ذلك نحو ضَرْبِ أَمِّ وأبِ ١٣٢- وَهْ وَ قِياسُ عِلَّةٍ إِنْ تُوجِبِ ذلك نحو ضَرْبِ أَمِّ وأبِ ١٣٤- وإنْ تَدُلَّ فدِلالَةٌ وذا كالِ مَحْجُورِ صَبِيْ فلْتُؤْخَذا ١٣٥- وإنْ تَدُلَّ فدِلالَةٌ وذا كالِ مَحْجُورِ صَبِيْ فلْتُؤْخَذا ١٣٥- وَإِنْ تَدُلُّ فَدِلالَةٌ في المُشْبِهِ أَصْلَيْنِ إِنْ أَلْحِقَ بِالأَوْلِي بِهِ ١٣٥- فليُلْحَق الرَّقِيْقُ بِالبَهِيْمَةُ يَصْمَنُهُ مُتْلِفُهُ مِثْلُقُهُ بِالقِيْمَةُ مِثْلُولًهُ بِالقِيْمَةُ مُثْلُولًهُ بِالقِيْمَةُ عَلَيْكُمْ بِالقِيْمَةُ مِنْ الْمُؤْلِي بِهِ عَلْمَانُهُ مَتْلِفُهُ مِالْقِيْمَةُ بِالقِيْمَةُ مَانُولُونَ فِي المَانِيْدَةُ وَلَالَةً بِالقِيْمَةُ مِنْكُونُ وَالْمَانِ الْمُؤْلِي بِهِ المَانِقِيْمَةُ وَاللَّهُ مِنْ المَانِيْ إِنْ الْمِيْمَةُ مُنْكُونِ اللَّهِيْمَةُ مَانُولُ اللَّهُ فِي المُنْهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ الْمَانِ اللَّهِيْمَةُ وَلِيْلُونُ الْمُؤْلُونُ اللَّهُ الْمُؤْلُونُ اللَّهُ اللَّهِيْمَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيْنَ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الل

١٣٧- وشَرْطُ فَرْعٍ كَوْنُهُ مُناسِبا لِلْأَصْلِ حَتَّى لا يَكُونَ جانِبا اللَّأَصْلِ حَتَّى لا يَكُونَ جانِبا اللَّأَصْلِ حَتَّى لا يَكُونَ جانِبا ١٣٨- والعِلَّةِ اطِّرادُها وهي التي تُوْجِبُ حُكْمًا، وانتفاءُ العِلَّةِ ١٣٨- يُوْجِبُ أَنْ لا يُعْدَما ١٣٩- يُوْجِبُ أَنْ لا يُعْدَما

#### [مسالك العلة]

١٤٠- مَسَالِكُ العِلَّةِ قَالُوا عَشْرُ نَصُّ، فَإِجْمَاعُ، فَالِايْمَا، سَبْرُ ١٤٠- تَناسُبُ، وشَبَهُ لَهُ، يلي الدَّوَرانُ، الطَّرْدُ لمَّا يُقْبَلِ ١٤١- تَناسُبُ، وشَبَهُ لَهُ، يلي الدَّوَرانُ، الطَّرْدُ لمَّا يُقْبَلِ ١٤٢- يَلِيْهِ تَنْقِيْحُ المُناطِ التَّاسِعُ إلْغاءُ فَارِقٍ لهَذَا تَابِعُ

#### [خاتمة القياس]

١٤٣- وَهْوَ مِنَ الدِّينِ إِذَا تَعَيَّنا بَلْ مُطْلَقًا، ثُمَّ المَقِيسُ عِنْدَنا ١٤٤- وَهْوَ مِنَ دِيْنِ رَبِّنا العَلِيْ وَشَرْعِهِ وَنحو (قالَ اللَّهُ) قُلْ بمَنْعِهِ ١٤٥- وواجِبُ عَيْنًا على المُجْتَهِدِ في الحُكْمِ حَيْثُ غَيْرَهُ لم يَجِدِ ١٤٥- وواجِبُ عَيْنًا على المُجْتَهِدِ في الحُكْمِ حَيْثُ غَيْرَهُ لم يَجِدِ ١٤٦- مِنْهُ الجَلِيُّ الفَرْقُ فيهِ مُنْتَفي بنَحْوِ قَطْعٍ وخِلافُه الخَفِيْ ١٤٦- مِنْهُ الجَلِيُّ الفَرْقُ فيهِ مُنْتَفي بنَحْوِ قَطْعٍ وخِلافُه الخَفِيْ

#### مبحث الاستصحاب

١٤٧- ثُبُوتُ أَمْرٍ فِي الزَّمانِ اللَّاحِقِ لِكَوْنِ ذَاكَ ثَابِتًا فِي السَّابِقِ ١٤٨- مَعْ فَقْدِ ما يَصْلُحُ أَنْ يُغَيِّرا بذاكَ الاِسْتِصْحابُ فَلْيُفَسَّرا ١٤٨- مَعْ فَقْدِ ما يَصْلُحُ أَنْ يُغَيِّرا بذاكَ الاِسْتِصْحابُ فَلْيُفَسَّرا ١٤٩- وَهْوَ لَدَيْنا حُجَّةً مَعْمُولُ بِهِ إِذَا لَمْ يُوجَدِ النَّلِيْلُ ١٥٠- وَعَكسُه المَقْلُوبُ فِي التَّعْبِيْرِ وَقَدْ أَتَى لَكِنْ على نُدُوْدِ ١٥٠- وقَبْلَ بِعْثَةِ النَّبِيِّ المُصْطَفَى ٱلشَّرُعُ حُرْمَةً وحِلًّا انتَفَى ١٥٠- وبعدَها فالأَصْلُ حِلُ النَّافِع وحَظْرُ ما ضَرَّ بقَوْلِ الشَّارِع ١٥٠- وبعدَها فالأَصْلُ حِلُ النَّافِع وحَظْرُ ما ضَرَّ بقَوْلِ الشَّارِع

#### مبحث الاستدلال

100- واغمَلْ بأمرَيْنِ تَعارَضا إذا أَهْكَنَ، واطْلُبْ حَيْثُ لا يُمْكِنُ ذا مَرَجِحًا، فإنْ أخيرًا يُغلَمِ فناسِخًا يَكُونُ للمُقَدَّمِ 100- مُرَجِحًا، فإنْ أخيرًا يُغلَمِ فناسِخًا يَكُونُ للمُقَدَّمِا 100- وأنْتَ بالخِيارِ إنْ يَقْتَرِنا والجَمْعُ والتَّرْجِيْحُ لَمَا يُمْكِنا 100- وإنْ يُخَصِّصُ واحِدٌ وعَمَّا ءاخَرُ فاخصُصُهُ كَا تَقَدَّما 100- ومَيْثُ كُلُّ عَمَّ مِن وَجْهٍ ومِنْ ءاخَرَ خَصَّ فكِلاهما قَمِنْ 100- وحَيْثُ كُلُّ عَمَّ مِن وَجْهٍ ومِنْ ءاخَرَ خَصَّ فكِلاهما قَمِنْ 100- بأنْ يُخَصَّ بالذي في الآخرِ فيَنْجُسُ الكَثِيرُ بالتَّغَيرُ بالتَّغَيرُ 100- ودُونَهُ بِدُونِهِ ورُبَّا يُغمَلُ بالراجِحِ أَيْضًا مِنْهُا 100- ومُؤبِّ وما ونافي العِقابِ رَجِح وحَظْرًا وعلى الإيجابِ 170- ومُثِبًا وسابِقًا على غَيْرٍ وما مِنَ الجمِيْعِ حَصَلا 171- نَهَيًا وإجْاعًا وسابِقًا على غَيْرٍ وما مِنَ الجَمِيْعِ حَصَلا 171- كذلكَ المُنْقَرِضُ العَصْ وما لم يَكُ فِيه الخُلْفُ قَدْ تَقَدَّما 171- كذلكَ المُنْقَرِضُ العَصْ وما لم يَكُ فِيه الخُلْفُ قَدْ تَقَدَّما 171- ومُؤجِبُ العِلْمِ وظَهِرًا على ظَنْ وحُخْتاجٍ لِأَنْ يُؤَوّلا 172- ومُؤجِبُ العِلْمِ وظاهِرًا على ظَنْ والنُطْقَ نَصًّا وقِياسًا ما خَفِيْ

#### مبحث الاجتهاد

١٦٥- وذُو اجْتِهادٍ حَدُّهُ إِنْ عَرَفا أَصْلًا وفَرْعًا وخِلافًا سَلَفا المَعْتَبَرُ الْحَدَّابِ والخَبَرُ تَعَلَّقَ الحُكْمُ بِهِ والمُعْتَبَرُ ١٦٦- وكُلَّ ما مِنَ الكِتابِ والخَبَرُ تَعَلَّقَ الحُكْمُ بِهِ والمُعْتَبَرُ ١٦٧- مِنْ عَرَبِيَّةٍ وَحَالِ مَنْ رَوى وكُلَّ ما القِياسُ مِنْ شَرْطٍ حَوى ١٦٨- والاجتِهادُ بَذْلُكَ المَحْهُودَ في تَحْصِيْلِ ظَنِ الحُكْمِ حَيْثُ ذا خَفِيْ ١٦٨- وجازَ دُوْنَ خَطَإٍ للمُنْتَقى كيا بعَصْرِهِ لِغَيْرٍ مُطْلَقا

١٧٠- ولا تُصَوِّب كُلَّ ذِي اجْتِهادِ فذا هُوَ الأَوْلَى بالِاعْتِهادِ ١٧٠ فَالْحِوْ الأَوْلَى بالِاعْتِهادِ ١٧١ فَالْحِوْ فَيْرِهِ لِبَذْلِ الجُهْدِ ١٧١- فالحُوَّ فِي واقِعَةٍ مَعْ فَرْدِ وأَجْرُ غَيْرِهِ لِبَذْلِ الجُهْدِ ١٧٢- وَاثِمَّ مُقَصِّرٌ فِيهِ، ولا يُنْقَضُ حُكْمُ باجْتِهادٍ حَصَلا ١٧٢- وَاثِمَ مُقَصِّرٌ فِيهِ، ولا يُنْقَضُ حُكْمُ باجْتِهادٍ حَصَلا

١٧٧- ومَنْ تَلَقَّى القَوْلَ بِالقَبُولِ مَعَ انْتِفَاءِ العِلْمِ بِالدَّلِيْلِ ١٧٤- فَهْوَ مُقَلِّدٌ، وقُلْ بِحُرْمَتِهُ لِنذِي اجْتِهادٍ بِالِغٍ لِرُتْبَتِهُ ١٧٥- فَهْوَ مُقَلِّدٌ، وقُلْ بِحُرْمَتِهُ لِنذِي اجْتِهادٍ بِالِغٍ لِرُتْبَتِهُ ١٧٥- واخْتَلَفُوا فِي غَيْرِهِ، ولْيَجِبِ على المُرَجَّحِ الترامُ مَذْهَبِ ١٧٦- مُعَيَّنٍ وجَوِزَنْ رُجُوْعَهُ عَنهُ، وهذا ءاخِرُ الذَّرِيْعَهُ ١٧٦- مُعَيَّنٍ وجَوِزَنْ رُجُوْعَهُ عَنهُ، وهذا ءاخِرُ الذَّرِيْعَهُ ١٧٧- والحَمْدُ للَّهِ عَلى تَمَامِها جامِعَةَ الأَزْهارِ فِي كِامِها ١٧٧- والحَمْدُ للَّهِ عَلى تَمَامِها جامِعَةَ الأَزْهارِ فِي كِامِها ١٧٧- والحَمْدُ اللَّهِ عَلى تَمَامِها جامِعَةً الأَزْهارِ فِي كِامِها ١٧٨- ثُمَّ الصَّلاةُ والسَّلامُ ما جَرى نَهْرٌ عَلى المُختارِ سَيِّدِ الوَرى ١٧٩- والآلِ والصَّحْبِ نُجُومِ الظُّلَم هُداتِنا إلى السَّيِلِ الأَقْوَمِ الظُّلَم هُداتِنا إلى السَّيْلِ الْقُومِ الطَّلَمِ الْمُ



# القُلائد

# فِيمَا أُجمِعَ علَيهِ مِن العَقائِد

الشيخ جميل محد على حليم الأشَّعريّ الشَّافعيّ الحسيني دكتور محاضر في العقائد والفِرَق

# بِينْ مِإِللَّهُ السَّمْ السَّ

الحمدُ للهِ الَّذِي بَعَثَ سَيِّدَنا مُحمَّدًا بالمَحَجَّةِ البَيضاءِ، وَجَعَلَ سَبِيلَ أُمَّتِه السَّبِيلَ السَّواءَ، وأَشهَدُ أَن لَا إله إِلّا اللهُ شَهادةً أَنجُو بِها يَومَ القِيامةِ مِن الرَّمْضاء، وأَشهَدُ أَن السَّواءَ، وأَشهَدُ أَن سيِّدَنا مُحمَّدًا سيِّدُ الرُّسل والأنبياءِ، اللَّهُمَّ صَلِّ وسَلِّم وزِدْ وبارِك وأَنعِمْ وأكرِمْ عليه وعلى ءالِه وأصحابِه ما عادَتِ الشَّمسُ على الدُّنيا بالنُّور والضِّياءِ.

أمّا بَعدُ، فإنّ أقوامًا مِن المَخدُولِينَ قد تَنطَّعُوا في أيّامِنا بِدَعوَى تَعمِيم الاجتِهادِ وأنهُم قد استَوَوا معَ الأَئِمّة الفُحولِ الأَعلامِ بِدَعوَى أنهّم رِجالٌ وأولئكَ رِجالٌ، وهيهاتَ هُولًا هَلُ يَسْتَوِى ٱلّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، ثُمّ زادُوا في غَيِّهِم هَيهاتَ هُولًا هَلُ هَلُ يَسْتَوِى ٱلّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ أَنْ مُولًا أَجمَعَ عليها عُلماءُ يَعمَهُون حتَّى أنكرُوا حُجِّيةَ الإجماعِ؛ فأرَدتُ أنْ أجمَعَ أصُولًا أَجمَعَ عليها عُلماءُ المُسلمِينَ فِي العَقِيدة، وقدَّمتُ لذَلِكَ مُقدِّمةً فِي مَعنَى الإجماعِ وانعِقادِه، راجِيًا مِن اللهِ تَعالَى أنْ يَنفَع بِها طالِبِي الحَقِّ، وَهو حَسْبِي ونِعمَ الوَكِيلُ.

# معنَى الإجماعِ وحُجِّيَّتُه وبَيانُ كَيفِيّةِ انعِقادِه

اعلم أنّ الإجماع لغةً يطلق بمعنيين: أحدُهما العَزمُ علَى الشّيء، والثّاني الاتّفاقُ، وأمّا اصطِلاحًا فاتّفاق أهلِ الحَلّ والعَقدِ - وهم مُجتَهِدُو أمّةِ محمّدٍ عَلَيْ اللهِ عَصرٍ مِن العُصورِ على أمرٍ دِينِيّ.

ودليلُ حُجِيّةِ الإجماعِ قولُ اللهِ تعالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنَ بَعَدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ مَا نَبَيِّ مَصِيرًا ﴿ اللهِ عَيْرِ سَبِيلِ المُؤمنِين في الوَعِيد في قَولِه جَمَعَ بَينَ مُشاقّةِ الرَّسولِ عَيْرٍ سَبِيلِ المُؤمنِين في الوَعِيد في قَولِه ﴿ وَنَوَلِهُ مَا تَوَلَى ﴾ فيكزَم تحرِيمُ اتِباعِ غيرِ سَبِيلِ المؤمنِين لأنه لَو لَم يَكُن حَرامًا لَما جَمَعَ بَينَه وبينَ المُحرَّم الذي هو مُشاقّةُ الرَّسولِ عَيْرٍ سَبِيلِهِم حَرامًا لَما جَمَعَ بَينَه وبينَ المُحرَّم الذي هو مُشاقّةُ الرَّسولِ عَيْلٍ المَومنِين لأنه الجَمعَ بَينَ حَرامٍ ونَقِيضِه لا يَحسُن في وَعِيدٍ، فذلّ ذلكَ على أنّ اتِباعَ غيرِ سَبِيلِهِم حَرامُ ، وإذا حَرُم اتِباعُ غيرِ سَبِيلِهِم كان اتِباعُ سَبِيلِهِم واجِبًا، إذْ لا واسِطةَ بَينَ السَّبِيلَين، وإنْ ثَبَتَ وُجوبُ اتِباعِ سَبِيلِهِم ثَبَتَتْ حُجِيّةُ الإجماع. بَين السَّبِيلَين، وإنْ ثَبَتَ وُجوبُ اتِباعِ سَبِيلِهِم ثَبَتَتْ حُجِيّةُ الإجماع.

فإذا اتَّفَق المُجتهِدُون في عَصرٍ على شيءٍ فهو إِجماعٌ وحُجّةٌ، فلا يَصِحُّ أَنْ يأتِيَ بَعدَهم مَن يَنقُض ما اتَّفَق عليه السّابِقُون.

وقد ادَّعَى بعضُ المَلاحِدة أنّ هذا الدِّين كَثِيرُ الاختِلاف لا يَصلُح اتِباعُه ولا يُعرَف الصّوابُ مِنه، فردَّ عليهِم الفُحُول مِن العُلماءِ كأبي

<sup>(</sup>١) سورة النّساء، (١١٥).

إسحاق الإسفراييني فقال: «نحنُ نَعلَم أنّ مسائِلَ الإجماعِ أكثَرُ مِن عِشرِين ألفَ مَسألةٍ، وبهذا يُرد قولُ المُلحِدة: إنّ هذا الدِّينَ كَثِيرُ الاختِلافِ إذْ لَو كان حقًّا لما اختَلَفُوا فيه. فنَقُول: أخطَأت، بل مَسائِلُ الإجماعِ أكثَرُ مِن عِشرِينَ ألفَ مَسألةٍ، ثُمّ لَها مِن الفُروعِ الّتي عَسَائِلُ الإجماعِ أكثَرُ مِن عِشرِينَ ألفَ مَسألةٍ، ثُمّ لَها مِن الفُروعِ الّتي هي يَقعَ الاتِّفاقُ مِنها وعلَيها وهي صادرةً عن مَسائِل الإجماعِ الّتي هي أصُولُ أكثر مِن مائةِ ألفِ مَسألةٍ»، ذكره في «شَرح الترتيب» نقله عنه الزّركَشيُّ (۱).

<sup>(</sup>١) البحر المُحِيط في أصول الفقه، بدر الدّين الزَّركَشِيّ، (٦/ ٣٨٤).

# الإجماع فِي العِقائِد

اعلَم أَنّ أَهلَ السّنةِ والجماعة قد أَجمعُوا على أنّ الحقائِقَ ثابِتةٌ والعِلمُ بِها مُتحقِّق (١). وأَنّ أسبابَ العِلم هِي الحواسّ الظّاهِرة السّلِيمةُ والخَبرُ الصّادِقُ والعَقلُ (٢).

وأَنَّ العالمَ عُلويَّه وسُفلِيَّه مُحُدَّث بِجنسِه وأفرادِه وجواهرِه وأعراضِه (٣).

وأَنّ اللّهَ خالقُ العالَم لا يُماثِله ولا يُشابِه شَيء في ذاته ولا في صِفاتِه ولا أفعالِه (٤)، فليسَ سُبحانه وتعالَى بِجسمٍ ولا عَرَضٍ (٥)، بل هو واحدٌ لا شِريك له (٢)، قديمٌ لا بِدايَة له، باقٍ لا بِهايَة له (٧)، مُرِيدٌ لا ءامِر له، شاءٍ لا يَكون إلاَّ ما يُرِيد (٨)، قادِرٌ لا شَيءَ يُعجِزهُ (٩)، عالمُ الغيبِ والشَّهادَة (١١)، سَميعٌ بَسمع من غَير أُذُن (١١)، بَصِيرٌ بِبصِر من غير حَدَقَة (١١)، مُتكلِّمٌ بِكلامٍ واحدٍ ليس بِحرفٍ ولا صَوتٍ ولا لُغَةٍ (١١)، حَيُّ قَيُّومٌ أَحدُ صَمدً، لَمْ يَلِدْ ولم يُولَدْ، لا تُدرِكُهُ الأوهامُ والأَفهامُ (١١)، مَهْما تَصوَّرْتَ بِبالِكَ فائلَه لا

<sup>(</sup>١) المنن الكبرى (لطائف المنن والأخلاق)، عبد الوهاب الشّعرانيّ، (ص/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) حاشية على شرح العقائد النسَفيّة، عصام الإسفراييني، (ص/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) الفَرق بين الفرَق، أبو منصور البغدادي، (ص/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٤) إتحاف السّادة المتَّقين، محمد مرتضى الزَّبيديّ، (٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٥) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٤١).

<sup>(</sup>٦) الأنوار القُدسيّة، عبد الوهّاب الشّعرانيّ، (ص/ ١٣).

<sup>(</sup>٧) أصول الدّين، أبو منصور البغدادي، (ص/ ٩١).

<sup>(</sup>٨) الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجَهلُ به، أبو بكر الباقلّاني، (ص/١٣).

<sup>(</sup>٩) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٣٥).

<sup>(</sup>١٠) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٣٥). الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسَن القَطَّان، (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>١١) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسن القَطّان، (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٣) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٤٠).

<sup>(</sup>١٤) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٥٥).

يُشبِهُ ذلِكَ، وأَنّ صفاتِه الذّاتِيّةَ أَزليّة أَبَدِيّة وليسَتْ عَين الذّاتِ ولا غيرَه (١١).

وأَنَّ اللَّهَ تعالَى كانَ قبلَ كُلِّ شيءٍ (٢)، وهو مُستَغنٍ عمّا سِواه، فلا تحَوِيهِ الجِهاتُ ولا تكتنفُه الأرضُونَ والسَّماواتُ (٣)، وأَنَّه استَوَى كما أَخبَرَ لا كما يَخطُرُ للبَشرَ.

وأَنَّ اللَّهَ خالِقُ الجَواهِر والأجسامِ والأَعمالِ والحرَكاتِ والسَّكَناتِ والخَواطِرِ والنِّيّاتِ والخَيرِ والشَّرِ والقَبِيحِ والحسن (٤).

وأنَّ للعبدِ مَشِيئةً هي تابِعةً لمشِيئةِ اللهِ، فمن أَنكَرَها أو جعلَها بِخَلقِ العَبدِ فقد كفَرَ (٥).

#### والاستطاعة نوعان:

استِطاعَةً سابِقَةً على الفِعل وهِي سَلامةُ الأسبابِ والآلاتِ وبِها يكُونُ صِحَّة التَّكليف.

واستِطاعةٌ تُقارِنهُ وهي حقيقةُ القُدرةِ الَّتِي يَكُونُ بِها الفِعلُ.

وَأَجْمَعُوا أَنَّ اللَّهَ تعالى يُثِيبُ فَضلًا وَيُعاقِبُ عدلًا وَيرزُقُ كرَمًا (٢)، ويُضِلُّ مَن يَشاء وَيهدِي مَن يَشاء.

وأنَّ تَعذِيبَهُ المُطِيعَ وإِيلامَه الدَّوابِ وَتَوجِيعَهُ الأَطفال ليسَ مِنه بِظلمٍ (٧) بِل

<sup>(</sup>١) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/٣٧).

<sup>(</sup>٢) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسن القَطّان، (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) الفَرق بينَ الفِرَق، أبو منصور البغدادي، (ص/ ٣٢١). الإرشاد إلى قواطع الأدِلّة، أبو المَعالي الجُوينيّ، (ص/ ٢١). التفسير الكبير، فخر الدّين الرازيّ، (٢٩/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) إتحاف السّادة المتَّقين، محمد مرتضى الزَّبيديّ، (٢/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٥) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٤٤).

<sup>(</sup>٦) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٦٢). أبكار الأفكار في أصول الدّين، سيف الدّين الآمديّ، (٢/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٧) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسَن القَطّان، (١/ ٥٧).

اتِّصافُهُ بالظُّلم مُحالُّ(١).

وَأَنَّ القُرَانَ كلامُ اللَّهِ عزّ وجلّ لا يُشبِهُ كلامَ المَخلُوقِينَ، وأَنَّ اللَّفظَ المُنزَّلِ الَّذِي نَزَلَ بِه جِبرِيلُ على سيِّدِ الأَّنبياءِ والمُرسَلِين لَيسَ عَينَ الكَلام الذَّاتِيِّ بل هو عِبارةً عنهُ (٢)، وَكُلُّ يُسمَّى قُرَانًا.

وَنُؤِمنُ بِمُحكَمِ الكِتابِ وَمُتَشابِهِ وَنَقُولَ كُلُّ مِن عِندِ اللَّهِ – والمُحْكَماتُ هُنَّ أُمُّ الكِتابِ – وَنُنَزِّهُهُ عز وجل عَمّا تَقتَضِيهِ ظَواهِر المُتشابِهات مِن كُلِّ وَصفٍ لا يَلِيقُ بِجَلالِه.

- وَأَنَّ الرِّزقَ ما يَنفعُ وَلَو مُحَرَّمًا، والشَّىءُ هُو المَوجُودُ وَلَو قَدِيمًا.
  - وَأَنَّ الأَجلَ واحِدٌ والمَيّتُ مَقتُولٌ بِأَجَلِهِ (٣).
    - وَأَنَّ الرُّوحَ مَخَلُوقَةٌ حادِثَةٌ (٤).

وَأَنَّ اللَّهَ بَعَث الأَنبِياء مُبَشِّرِينَ وَمنُدرِينَ، فَضَّلَهم على سائِرِ العالَمِينَ، أَوَّهُم ءادَم، وءاخِرُهم وأفضَلُهُم محمَّد صلوات ربي وسلامه عليهم أَجمَعين (٥)، أيَّدَهُم بالمُعجِزاتِ الدّالَّةِ على صِدقِهم، وَأَنزَلَ على بَعضِهم كُتُبًا.

وَأَنَّهُ يَجِبُ لِكُلِّ مِنهُم الصِّدق والأَمانَة والفَطانَة والعِفَّة والتَّبلِيغ<sup>(۱)</sup>، وَيستَحِيلُ عليهم كُلُّ ما يُنَفِّرُ عن قَبَولِ دَعوَيَهم، وَيَجُوزُ فِي حَقِّهم الأَعراضَ الَّتي لا تَقدَحُ فِي مَراتِبِهم (۱).

<sup>(</sup>١) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٣٩). الملَل والنِّحَل، أبو الفتح الشَّهرستانيِّ، (١/ ٨٩). نهاية العُقول في دراية الأصول، فخر الدِّين الرازيِّ، (٢/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) التعرُّف لمذَّهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/٥٧).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط في التفسير، أبو حيّان الأندلسيّ، (٧/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٥) أصول الدّين، أبو منصور البغدادي، (ص/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٦) المُحرَّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عَطيّة الأندلسيّ، (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٧) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٦٩-٧).

وَأَنَّ عذابَ القَبرِ ونعِيمَه وسُؤالَ المَلكَينِ والقِيامةَ والبَعثَ والحَشرَ والحِسابَ والمِيزانَ والصِّراطَ والحَوضَ والشَّفاعَة حَقُّ (١).

وَأَنَّ الْجَنَّةَ والنَّارَ مَحْلُوقتانِ لا تَفنَيانِ ولا تَبِيدانِ، وأَنَّ العَذابَ والنَّعِيمَ في القَبرِ وَيوم القِيامَة وفي الجَنَّة والنَّارِ بالرُّوح والجَسَدِ(٢).

وَأَنَّ المُؤمِنِينِ يَرَونَ اللَّهَ يَومَ القِيامَةِ بلا كَيفٍ ولا مَكانٍ ولا جِهةٍ لا كَما يُرَى المَخلُوق<sup>(٣)</sup>.

وأنَّ المَلائِكَةَ عبادً للَّهِ مُكرَمُونَ، ليسُوا ذُكُورًا ولا إِناقًا (٤)، لا يأكُلون ولا يَشَربونَ ولا يَنامُونَ ولا يَتناكحُونَ ولا يَتعبُونَ (٥)، لا يَعصُون اللَّه ما أمَرَهُم ويَفعلونَ ما يُؤمَرُون (٢).

وأنّ الجِنَّ موجُودُونَ (٧)، أَبُوهُم الأوّل إبلِيسُ، وهم مُكلَّفُونَ مُتَعَبَّدُونَ فمِنهُم الصَّالِحُ ومِنهُم الطَّالِحُ.

وأنَّ شَرِيعَة سَيِّدنا محمّدٍ عَيَّكِا قد نَسَخَتْ ما خالَفها مِن الشَّرائِعِ أَجَمَعِين (^). وأنَّ كَرامات الأولياءِ حَقُّ (٩).

<sup>(</sup>١) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسن القَطّان، (١/ ٥٠-٥٣).

<sup>(</sup>٢) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسَن القَطّان، (١/ ٥٢). أصول الدِّين، أبو منصور البغدادي، (ص/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) المنهاج في شرح صحيح مُسلِم بن الحَجّاج، محيي الدّين النوويّ، (٣/ ١٥). التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٤٢).

<sup>(</sup>٤) قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَثَا أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ ﴾ [سُورة الزُّخرُف:

<sup>(</sup>٥) قال تعالى: ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفَتُرُونَ ﴾ [سُورة الأنبياء: ٢٠].

<sup>(</sup>٦) قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَازًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِبَارَةُ عَلَيْهَا مَلَنَهِكَ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [سُورة التَّحريم: ٦].

<sup>(</sup>٧) أبكار الأفكار في أصول الدّين، سيف الدّين الآمديّ، (٤/ ٣١).

<sup>(</sup>٨) رَوضة النّاظر، أبن قُدامة المقدسيّ، (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٩) التعرُّف لمذهب أهل التصوُّف، أبو بكر الكلاباذي، (ص/ ٧١). الفَرق بينَ الفرَق، أبو منصور

وأنَّ التَّوسُّلَ إلى اللَّهِ بالذَّواتِ الفاضِلَةِ والأعمالِ الصَّالِحَةِ والتَّبَرُّكَ بآثارِ الأنبياءِ والصَّالِحِينَ حَسَنُّ (١).

وأنَّ شَدَّ الرِّحالِ بِقصدِ زيارةِ قَبرِ النَّبِي عَيْكُ وغيرِه مِن الأولياءِ والصَّالِينَ قُربَةً إلى اللهِ (٢).

وأنَّ الأمواتَ يَنتَفِعُونَ بِدُعاءِ الأحياءِ هُم وتَصدُّقِهم عنهم وقراءتهم القُرءان عندَهم (٣).

وأنَّ التَّحذِيرَ مِن أهلِ البِدَع واجِب(٤).

وَأَنَّا لا نُكَفِّرُ أَحدًا مِن أَهل القِبلةِ بِذَنبٍ ما لَم يَستَحِلُّه.

وأنَّ المَعصِيةَ وَلُو كَبِيرةً لا تُخرِج مُرتَكِبَها مِن الإِيمان (٥).

وَأَنَّ اللَّهَ لا يَغفِرُ الكُفرَ لِمَن ماتَ عَلَيهِ وَيغفِرُ ما دُونَ ذَلكَ لِمَن يَشاء (٦).

وَأَنَّه قَد أُسرِي بِالنَّبِي ﷺ وعُرِجَ بِشَخصِهِ فِي اليَقَظَةِ إِلَى حيثُ شاءَ اللهُ مِن العُلَى (٧٠). وأَنَّ المِيثاقَ الَّذِي أَخذه اللهُ تعالى مِن ءادَم وَذُرِّيَّته حَقُّ (٨).

وأَنَّ ظُهُورَ المَهدِيِّ وَخُرُوجَ المَسِيحِ وَيأَجُوجَ وَمَأْجُوجَ وَنُزُولَ عِيسَى ابن مَريمَ عليه السلام وطلوعَ الشَّمسِ مِن مغربِها وسائرَ ما أخبَر بِه النَّبِيِّ عليه الصلاة والسلام

البغدادي، (ص/ ٣١٠).

<sup>(</sup>١) شِفا السَّقام في زيارة خير الأنام عليه الله على الله السُّبكيّ، (ص/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق.

<sup>(</sup>٣) الإمتاع بالأربعين المُتباينة السَّماع، ابن حجر العسقلانيّ، (ص/ ٧٩).

<sup>(</sup>٤) قال الله تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ [سُورة الله عمران: ١٠٤].

<sup>(</sup>٥) شرح رسالة القَيرَوانيّ، ابن ناجي التِّنُوخيّ، (ص/٥٦).

<sup>(</sup>٦) قال الله تعالى: ﴿ إِنُّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [سُورة النِّساء: ٤٨].

<sup>(</sup>٧) التبصير في الدّين، أبو المظفّر الإسفراييني، (ص/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٨) قال الله تَعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِرْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ ۖ قَالُواْ بَلَنْ شَهِـدْنَآ﴾ [سُورة الأعراف: ١٧٢].

مِن الغَيبِيّات كُلّ ذلك حقٌّ.

وأَنّ خَيرَ القُرُونِ قَرْن رَسولِ اللّه ﷺ وأصحابِه ثمّ الّذين يلُونَهم ثمّ الّذين يلُونَهم (۱٬)، وأَنّا نَعترَفُ بِفضلِ أَهلِ بَيتِ وَأَنّا أَفضلَ الصَّحابَةِ والخُلَفاء الرّاشِدُونَ المَهدِيُّونَ (۲٬)، وأَنّا نَعترَفُ بِفضلِ أَهلِ بَيتِ رَسولِ اللهِ وأَزواجِه أُمَّهات المؤمِنِينَ.

وأَنَّه يَجِبُ علَى النَّاسِ نَصبُ إِمامٍ<sup>(٣)</sup> وَلَو مَفضُولاً، وأنّ طاعَةَ الإِمامِ العادِلِ واجبةً (٤).

وأَنَّ إِمامَةَ أَبِي بَكرٍ وَعُمَرَ وَعُثمانَ وَعَلِيٍّ كانَت حَقَّة (٥) وأنَّ عليًّا أَصابَ في قِتالِ أَصحابِ الجَمَلِ وأَهل صفِّين وأهل النَّهرَوان (٢)، وأَنَّ عائِشَةَ مُبرَّأَةٌ مِنَ الزِّنا.

وأَنَّ أَبِا الْحَسَنِ الْأَشْعَرِيَّ وأَبِا مَنصُورٍ الماتُرِيدِيَّ كُلِّ مِنهُما إِمام لأَهلِ السّنّةِ مُقدّم.

وأَنَّ طَرِيقَ الإِمامِ الجُنَيدِ البَغْدادِيِّ طَرِيق قَوِيمٌ، وَأَنَّ الشَّافِعيَّ وَأَبا حَنِيفَةَ وَصاحِبَيهِ وَمالِكًا وأَحمدَ وَسُفيانَ وَسائِرَ أَئِمَّةِ الإِسلامِ أَئِمَّة هُدَى واختِلافهم رَحمَة بالأَنامِ.

وأَنَّ الصَّلاةَ تَجُوزُ خَلفَ علَى كلِّ بَرٍّ وفاجِرٍ مِن المُسلِمِينَ.

وَأَنَّ المَسحَ عَلَى الْخُفِّينِ جائِزٌ فِي الْحَضرِ والسَّفَرِ.

وأَنَّ الْحَجَّ والجِهادَ فَرْضانِ ماضِيانِ مَع أُولِي الأَمر مِن أَئِمَّةِ المُسلِمِينَ إِلى قِيام السّاعَةِ.

والحمدُ للهِ رَبِّ العالَمِين، وصلَّى اللهُ على سيِّدِنا محمّدٍ وعلى الله الطَّاهرِين وصَحابَتِه الطَّيِبِين، وسَلامُ اللهِ علَيهِم أَجمَعِين.

<sup>(</sup>١)الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسَن القَطّان، (١/ ٥٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) المنهاج في شَرح صحيح مُسلِم بن الحَجّاج، محيي الدّين النوويّ، (١٢/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٤) الإقناع في مسائل الإجماع، أبو الحسن القَطّان، (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٥) التبصير في الدين، أبو المطفّر الإسفراييني، (ص/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٦) نقلَه عبد الله البُرجانيّ في كتابه «الإمامة» وعنه القُرطبي. التّذكِرة بأحوال الموتَى وأمور الآخرة، شمس الدّين القُرطبيّ، (ص/ ١٠٨٩).

## الفهرس

| ٣  | المقدّمة                                                               |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | التوطئة الميزان في بيان عقيدة أهل الإيمان                              |
|    | "<br>نُبُذَة تعريفِيَّة بالشِّيخ الدُّكتور جَمِيلُ حَلِيم              |
| ١٢ |                                                                        |
|    | أسانيد الشّارح في منظُومة «ذَرِيعة الوُصول إلى اقتِباسِ زُبَد الأُصول» |
| ١٣ | للأشخَر اليمَنِيّ (ت ٩٩١هـ)                                            |
|    | تمهيد                                                                  |
|    |                                                                        |
|    | <br>ثانيها: الموضوع                                                    |
|    | عاد الثمرة                                                             |
|    | رابعها: الفضل                                                          |
|    | خامسها: النسبة                                                         |
|    | »<br>سادسها: الواضع                                                    |
|    | سابعها: الاسم                                                          |
|    | ثامنها: الاستمداد                                                      |
|    | تاسعها: حكم الشارع                                                     |
|    | عاشرها: المسائل                                                        |
|    | المبحث الثاني: أشهر وأهم كتب أصول الفقه في مدرسة أهل الحديث            |
|    | المبحث الثالث: ترجمة الماتن                                            |
|    | المقدمات                                                               |
|    | حد أصول الفقه                                                          |
|    | حد اضون الفقه                                                          |
|    |                                                                        |
|    | الحكم التكليفي                                                         |
|    | الحكم الوضعي                                                           |
| ٤٩ | العلم وما يتعلق به                                                     |

| دلة الأصول٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الكتاب الأول في مباحث الأقوال٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مباحث الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الأمر والنهي٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الخبر والإنشاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| العام والخاص٠٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المخصِّصات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المجمل والمبين المجمل على المجمل المج |
| النص والظاهر والمؤول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الكتاب الثاني في السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مباحث السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شرع من قبلنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الإقرار٥٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الخبر المتواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| خبر الآحاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المرسلالمرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الكتاب الثالث في الإجماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مباحث الإجماع١١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الإجماع السكوتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مذهب الصحابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الكتاب الرابع في القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مباحث القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| نواع القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مسالك العلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| خاتمة القياسخاتمة القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الكتاب الخامس في الأدلة المختلف فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مبحث الاستصحاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 140   | حكم الأشياء قبل البعثة وبعدها           |
|-------|-----------------------------------------|
| ١٣٦   | الكتاب السادس في الاستدلال              |
| ١٣٦   | مبحث الاستدلال                          |
| 189   | التراجيح                                |
| 1 & Y | الكتاب السابع في الاجتهاد والتقليد      |
|       | مبحث الاجتهاد                           |
| ١٤٧   | مبحث التقليد                            |
| 1 £ 9 | الخاتمة                                 |
|       | المتنا                                  |
|       | مباحث الكتاب                            |
|       | [الأمر والنهي]                          |
| ١٥٣   | [الخبر والإنشاء]                        |
| ١٥٣   | [العام والخاص]                          |
| ١٥٤   | [المجمل والمبين]                        |
| 100   | [النص والظاهر والمؤول]                  |
| 100   | [النسخ]                                 |
|       | مباحث السنة                             |
|       | مباحث الإجماع                           |
| 10V   | مباحث القياس                            |
|       | [مسالك العلة]                           |
|       | [خاتمة القياس]                          |
| ١٥٨   | مبحث الاستصحاب                          |
| ١٥٩   | مبحث الاستدلال                          |
| ١٥٩   | مبحث الاجتهاد                           |
| ١٦٠   | مبحث التقليد                            |
| ١٦١   | القَلائد فيمَا أُجِمعَ عليه من العَقائد |